

فکشن ہاؤس کا کتابی سلسلہ (10)

# تاریخ

سے ماہی

ائیڈیٹر : ڈاکٹر مبارک علی

## مشاورتی بورڈ

قاضی جاوید

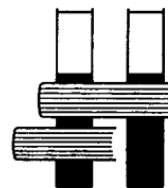
محزہ علوی

سعود الحسن خان

روبینہ سہنگل

# فکشن ہاؤس

18- مزونگ روڈ، لاہور



# محلہ ”تاریخ“ کی سال میں چار اشاعتیں ہوں گی

## خط و کتابت (برائے مضامین)

بلک 1، اپارٹمنٹ ایف۔ برج کالونی، لاہور کینٹ

فون : 6665997

ایمیل : lena@brain.net.pk.

## خط و کتابت (برائے سرکیلویشن)

فکشن ہاؤس

18-مزنگ روڈ، لاہور

فون : 7249218-7237430

قیمت فی شمارہ : 100 روپے

سالانہ : 400 روپے

قیمت مجلد شمارہ : 150 روپے

بیرونی ممالک : 2000 (سالانہ محدود اکٹھن)

رقم بذریعہ بنک ڈرافٹ بام فکشن ہاؤس لاہور، پاکستان

ظہور احمد خاں۔ رانا عبد الرحمن  
پروڈکشن :

امیم سرور :

فکشن کپوزنگ سٹریٹ، لاہور :

پرنٹرز :

زابد بشیر پرنٹرز، لاہور :

تاریخ اشاعت : جولائی 2001ء

# فہرست

## مضمومین

|     |                    |                                                            |
|-----|--------------------|------------------------------------------------------------|
|     |                    | ہندوستان اور پاکستان میں<br>اتھنی سی کی سیاست              |
| 7   | حوزہ علوی          | مسخ شدہ تاریخ: ہندوستان و پاکستان میں                      |
| 45  | ڈاکٹر مبارک علی    | تاریخ نویسی                                                |
| 77  | ڈاکٹر مبارک علی    | برصیر میں مسلمانوں کے بدلتے رجیمات                         |
| 84  | طاہر کامران        | جدوجہد آزادی میں پنجاب کا حصہ<br>یعنی، اسمتها اور سیدھر کے |
| 99  | سی۔ ایل۔ ماڑی والا | وفوہ بائے سندھ                                             |
| 119 | بے۔ ڈی۔ برناں      | یورپ میں قرون وسطی کی سائنس<br>اور ٹکنیک ایک تاریخی جائزہ  |

## تحقیق کے نئے زاویے

|     |                 |                                       |
|-----|-----------------|---------------------------------------|
| 169 | ڈاکٹر مبارک علی | بیجاپور کے صوفی                       |
| 177 | ڈاکٹر مبارک علی | بنگال میں اسلام                       |
| 185 | ڈاکٹر مبارک علی | عباسی خلفاء اور تاریخ کا نیا نقطہ نظر |

## تاریخ کے بنیادی مأخذ

تاریخ فیروز شاہی

مشہ سراج عفیف

ترجمہ: محمد فدا علی طالب

چوتھا حصہ

|     |                                        |   |               |
|-----|----------------------------------------|---|---------------|
| 195 | مہمات جنگ سے کنارہ کش ہونا             | : | پسلا باب      |
| 200 | فیروز شاہ کو غلاموں کے جمع کرنے کا شوق | : | دوسرा باب     |
| 205 | خلیفہ بندوں کا خلعت                    | : | تیسرا باب     |
| 208 | محل پارگاہ میں جلوس کرنا               | : | چوتھا باب     |
| 216 | ملوک و امراء کی مرسٹ و فارغ البابی     | : | پانچواں باب   |
| 220 | عہد فیروز شاہی کے برکات                | : | چھٹا باب      |
| 224 | فیروز شاہی حشم و لکھر کا تفصیلی بیان   | : | ساتواں باب    |
| 227 | عمادالملک کے بیٹے کا شاخانہ            | : | آنھواں باب    |
| 229 | عکسین مناروں کی تعمیر                  | : | نوواں باب     |
| 236 | شکار کے حالات                          | : | دسوائیں باب   |
| 246 | فیروز شاہ کی تعمیر کردہ عمارت          | : | گیارہواں باب  |
| 250 | بیکار امراء کے حالات پر توجہ کرنا      | : | بارہواں باب   |
| 252 | کارخانہ جات کی شرح و تفصیل             | : | تیرہواں باب   |
| 257 | سکہ مرشدش گانی                         | : | چودہواں باب   |
| 261 | خیرات خانہ و شفاغانہ                   | : | پندرہواں باب  |
| 267 | جشن عید کے حالات                       | : | سولہواں باب   |
| 271 | مطربوں کی طلبی                         | : | ستہرواں باب   |
| 273 | وہلی جدید کا نمونہ                     | : | اٹھارہواں باب |

مضامين

## ہندوستان اور پاکستان میں اتحنی سٹی کی سیاست

حمزہ علوی / ڈاکٹر مبارک علی

دنیا کے بہت سے ملکوں میں آج نسلیاتی یا اتحنک مسائل کو بہت زیادہ اہمیت دی جا رہی ہے، اسی طرح سے جنوبی ایشیا کے ملکوں کی سیاست میں بھی ان کی خاصی اہمیت ہے۔ اگر غور کیا جائے تو اتحنی سٹی کی شکل و بیان اور اس کا طریقہ کار ہر معاملے میں مختلف ہوتا ہے، مگر ہم یہاں اس بحث سے پرہیز کریں گے کیونکہ یہاں ہمارا مقصد بہت سیدھا سادھا ہے، یعنی ہم ہندوستان اور پاکستان میں اتحنک سیاست اور اس کی ابتداء کو سماجی تعلقات کی روشنی میں دیکھیں گے۔

اگرچہ ہندوستان اور پاکستان کا کچھ لورڈ ایک ہی ہے، لیکن حیرت کی بات یہ ہے کہ ان دونوں ملکوں میں اتحنک سیاست کی شکل اور بیان بالکل مختلف انداز میں تشكیل ہوئی ہے، اگرچہ دونوں ہی ملکوں میں کئی نسلی یا اتحنک گروپس اور کئی قومیں آباد ہیں۔ پاکستان کے سلسلہ میں جو فرق واضح اور صاف نظر آتا ہے وہ یہ کہ یہاں پر اتحنک تحریکیں، ان قومیتوں کے لئے موثر ہتھیار بن گئیں کہ جنہوں نے مرکز کے خلاف جدوجہد کرتے ہوئے علاقائی خود مختاری کا مطالبہ کیا۔ مرکز کی مطلق العنان طاقت کو، علاقائی اور صوبائی جماعتوں نے پنجابی سلطنت کا نام دیا۔ اس کے بر عکس ہندوستان میں کوئی ایک ایسا اتحنک گروپ نہیں ہے کہ جو مرکز میں اپنے سلطنت کو قائم کئے ہوئے ہو، اس لئے ہندوستان میں اتحنی سٹی کی سیاست مقامیت کی شکل اختیار کر گئی ہے، جس کی شکل فرقہ واریت (Communalism) میں نظر آتی ہے۔ ہندوستان میں پس مندہ یا غیر مراکعات یافتہ اتحنک گروپس ملازمتوں میں اپنے حصہ یا کوئی کے لئے اور تعلیمی اداروں میں داخلوں کے لئے جدوجہد کرتی ہیں، جب کہ مراکعات یافتہ گروپس ان کی

مخالفت کرتے ہوئے مطالبه کرتے ہیں کہ فیصلہ "میرٹ" یا صلاحیت و قابلیت کی بنیاد پر ہو۔ لہذا مقامی اتحنک گروپوں کے اختلافات اکثر فرقہ وارانہ فسادات کی شکل اختیار کر لیتے ہیں۔ یہ کما جاسکتا ہے کہ مقامی گروپوں کے اختلافات اور کوئی سشم پاکستان میں بھی موجود ہے، لیکن یہاں کی سیاست پر صوبائی قومیتوں کے سائل چھائے ہوئے ہیں۔ ہندوستان میں اچھوت یا دلت (کیونکہ وہ خود کو اس نام سے پکارا جانا زیادہ بہتر سمجھتے ہیں) غیر مراعاتی طبقوں میں ایک خاص کیشگری میں آتا ہے۔ ان کی استحصال شدہ حیثیت دوسرے غیر مراعاتی طبقوں اور جماعتوں سے بہت الگ ہے۔ اس لحاظ سے ان کو جنوبی افریقہ کے "کالے لوگوں" سے مشابہت دی جاسکتی ہے جو کہ اپارٹھائڈ کا شکار ہیں۔ اس لئے ان کے بارے میں علیحدہ سے بات کرنے کی ضرورت ہے۔ اس کے علاوہ ہندوستان میں دو ایک اور خاص گروپیں ہیں، جیسے کہ سکھوں کی غالستان کے حصول کے لئے مسلح تحریک۔ یہ بھی اس فرمی درک میں نہیں آتی ہے کہ جس کے دائرہ میں ہم بحث کر رہے ہیں۔ سکھوں کا معاملہ ایک خاص کیشگری سے تعلق رکھتا ہے، اور اس کو ہم آگے چل کر منقرا" بیان کریں گے۔

اب اسکالرز، اتحنی شی کے بارے میں ان تصورات کی نفی کر رہے ہیں کہ جن کے بارے میں یہ سمجھا جاتا تھا کہ یہ بنیادی جذبات کا اظہار ہیں۔ یا شافتی طور پر اسی سماجی حقیقت ہیں کہ جو اپنے کروار کے لحاظ سے بے مثال اور بیکتا ہیں۔ لیکن اس قسم کے خیالات کا آسانی سے ختم ہونا بڑا مشکل ہوتا ہے۔ اب اس امر کو تسلیم کر لیا گیا ہے کہ کسی اتحنک گروپ کے سیاست کے میدان میں داخل ہونے کی کمی وجود ہوتے ہیں کہ جن کی بنیاد پر اس کی اتحنک شناخت کی تکمیل کی جاتی ہے۔ لیکن بہرحال اس حقیقت کو مان لیا گیا ہے کہ ہر گروپ کی شناخت کے شافتی عناصر پہلے سے موجود ہوتے ہیں کہ جو اس کی بناؤث میں معروضی کروار او کرتے ہیں۔ مثلاً ہم اس تعریف کی طرف توجہ دیتے ہیں کہ جو بلارڈ (Ballard) نے کی ہے۔ یہ اتحنی شی کو سماجی کیشگری کے طور پر دیکھتا ہے، جو کہ سماجی اور شافتی عناصر کے تحت پہلے سے موجود ہوتے ہیں۔ یہ اس وقت سماجی گروپ کی شکل اختیار کر لیتے ہیں کہ جب اس سے تعلق رکھنے والے

افراد خود کو اس میں ضم کر کے اجتماعی طور پر مادی مفادات کی خاطر جدوجہد کرتے ہیں۔ اس بات پر زور دیتے ہوئے کہ اتحنی سُنی ایک سیاسی مظہر ہے، وہ مارکس کی طبقہ بذات خود اور طبقہ برائے خود کے فرق کو بتاتے ہوئے کہتا ہے کہ: ”ہمیں ابتداء ہی سے سماجی کینٹگری کے درمیان اس اہم فرق کو ذہن نشین کر لینا چاہئے کہ ایک قسم میں اس کا مطلب ایک ایسی جماعت سے ہے کہ جو آپس میں مشترک خصوصیات رکھتی ہے، دوسری قسم وہ ہے کہ جس میں لوگ اجتماعی مقاصد کے لئے آپس میں تحد ہوتے ہیں۔ (1) براں (Brass) بھی اسی قسم کے فرق کی نشاندہی کرتا ہے۔ (2) میرا اپنا خیال ہے کہ یہ ایک گمراہ کرنے والی مشاہست ہے۔

طبقہ کی تشریح کرتے ہوئے کہا جا سکتا ہے کہ یہ ایک تنکیل شدہ سماجی ڈھانچہ ہے جو پیداواری تعلقات کے نتیجے میں پیدا ہوتا ہے، ”صنعتی مزدور“، کسان اور سرمایہ دار میں جو۔ لیکن جہاں تک اتحنی سُنی کا تعلق ہے، اس سلسلہ میں لاقدار اصول اور معیار ہیں، مثلاً زبان، مذہب، محض علاقہ کی بنیاد پر ہی اس کا تعین نہیں ہوتا ہے، بلکہ اس کے اندر بھی تقسیم در تقسم ہوتی ہے، اور ان سب کا تعلق اتحنک سیاست سے ہے کہ جو ایک گروپ کو کئی حصوں میں تقسیم کر دیتی ہے یا انہیں آپس میں ملا دیتی ہے، کیونکہ اس صورت میں مذہب جو افراد کو ملاتا ہے، اس کو پس پرده ڈال دیا جاتا ہے اور اس کی جگہ علاقائی شناخت کو اہمیت دے دی جاتی ہے۔ دیکھا جائے تو ایسی کوئی اتحنک کینٹگری نہیں ہے کہ جس کی زبان، لجہ، مذہب، فرقہ، علاقہ یا مقامیت (locality) یا کسی اور بنیاد پر اس کی تعریف کی جاسکے یا اس کے بارے میں کوئی رائے دی جاسکے، ملائلہ سیاسی مقابلہ میں ہم دیکھتے ہیں کہ اس قسم کے گروپ اپنی انفرادیت کو تسلیم کرتے ہیں۔

پاکستانی تجربہ یہ بتاتا ہے کہ یہاں اتحنک کینٹگریز معروضی طور پر پہلے سے تعین شدہ نہیں ہیں۔ کیونکہ حالات و واقعات کی تبدیلی اور ذاتی مفادات کے احساس کے تحت، ان میں انقلابی طور پر تبدیلیاں ہوتی رہیں ہیں، اور اتنا کہ تعاہات، رشتہ بدلتے رہے ہیں، مثلاً ایسا ہوتا ہے کہ زبان یا علاقہ کی خاطر مذہبی تعلق کو ایک طرف

رکھ دیا جاتا ہے، اور اس کینٹگری میں (یعنی زبان اور علاقہ) بہت ہی مختلف قسم کے لوگ اور جماعتیں آپس میں مل جاتی ہیں، لہذا ہوتا یہ ہے کہ اس عمل میں کچھ کو دور کر دیا جاتا ہے اور کچھ سے تعلق قائم ہو جاتا ہے۔ لہذا اتحنک کیونٹی کوئی پہلے سے موجود لوگوں کی جماعت یا گروپ نہیں ہوتی ہے کہ جسے سیاسی طور پر متحرک کر لیا جائے۔ اور پھر اسے ایک اتحنک کینٹگری میں بیان کر دیا جائے۔ کسی ایک کینٹگری کی تشكیل، کیونٹی کا نامانی ظہور ہوتا ہے۔ ہمارا تجربہ یہ بتاتا ہے کہ اتحنک کینٹگری اور اتحنک کیونٹی دونوں ایک ہی تحریک کے نتیجہ میں ایک ساتھ بنتی ہیں۔ روی نظریہ ساز بجائے اس کے کہ اتحنک کینٹگریزی کو ان کے حالات و واقعات میں رکھ کر دیکھیں جن میں ان کی تشكیل ہوتی ہے، وہ اس سے اور آگے جا کر اس عمل کا جائزہ لیتے ہیں اور ان پہلوؤں کا تجزیہ کرتے ہیں کہ جن کے تحت اتحنک کینٹگریز اور اتحنک کمیونٹیز نسلی بنیادوں، اور نسلی تبدیلی کے عمل میں بنتی ہیں۔ یہ صحیح ہے کہ وہ اس پورے عمل کو ایک طویل تاریخی دورانیہ قرار دیتے ہیں۔ وہ اس بات کو بھی تسلیم کرتے ہیں کہ دوران عمل کچھ کمیونٹیز پیدا ہوتی ہیں، اور کچھ زوال پذیر ہوتی ہیں، یا ختم ہو جاتی ہیں۔ (3) لیکن اس قسم کے نظریات اس پورے عمل کو سمجھتے اور اس کی وضاحت کرنے میں ہماری مدد نہیں کرتے ہیں کہ جس میں ہم دیکھتے ہیں کہ افراد اور جماعتوں کی شناخت بڑی تیزی اور انقلابی طور پر سیاسی حالات میں تبدیل ہوتی ہے۔

مثلاً ہندوستان میں مسلم قوم پرستی کی مثال کو لیجئے۔ مسلمان ہونے کی حیثیت سے بنگالی ہندوستان کے دوسرے علاقوں کے مسلمانوں سے اپنا رشتہ قائم کرتے ہیں، لیکن ساتھ ہی میں وہ دوسری شناختوں کو بھی قائم رکھتے ہیں کہ جن میں ان کا "بنگالی" ہونا بڑا اہم ہے۔ لہذا اس حیثیت میں وہ بنگالی ہندوؤں کے ساتھ قریبی تعلق و رشتہ رکھتے ہیں، کیونکہ وہ بھی بنگالی قوم پرستی کے حاصل ہیں۔ ان دو شناختوں کے درمیان انتخاب کرنا، پہلے سے متعین شدہ معیار یا اصول پر نہیں ہوتا ہے۔ مثلاً می 1947ء میں مسلم لیگ اور کانگریس کے بنگالی راہنماؤں نے اس بات کی کوشش کی تھی کہ وہ ہندوستان اور

پاکستان سے علیحدہ ہو کر ایک آزاد اور متحده بنگال کو قائم کریں۔ جناح نے اس تجویز کو تسلیم کر لیا تھا، مگر کانگرس کی لیڈر شپ نے اس کی مخالفت کی (4) لہذا بنگال شناخت کا یہ عمل کوئی پہلے سے تعین شدہ نہیں تھا، بلکہ یہ انتخاب مادی فوائد اور مفاہمات کے تحت عمل میں آیا تھا، لیکن کانگرس نے اپنے فیصلہ کے تحت مغربی اور مشرقی بنگال کے لوگوں کو، ہندوستانی شناخت کے تحت علیحدہ علیحدہ کر دیا۔ یہ کہنا مشکل ہے کہ اگر بنگال ہندو اور مسلمان آپس میں مل جاتے تو اس کے نتیجہ میں بنگال شناخت کس شکل میں ابھرتی اور پختہ ہوتی۔ لیکن ہم تاریخ کے ساتھ یہ ظلم ضرور کرتے اگر ہم مشرقی بنگال کے لوگوں سے ان کی مسلم شناخت کو چھین لیتے کہ جس کا پہلے سے تعین تھا۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ جب حالات کے تحت لوگوں کے مفاہمات بدلتے ہیں۔ تو اتنک گروپس نے تعلقات استوار کرتے ہیں، اور اپنی شناخت کو تبدیل کر لیتے ہیں۔

اتنی سُنی کاظمیہ بحیثیت بنیادی سماجی حقیقت کے سیاسی طور پر اہم کوار ادا کرتا ہے کیونکہ اس کے ذریعہ سے اتنک کیونٹی کی سرحدیں گمراہی کے ساتھ آپس میں مل کر قدس کی صورت اختیار کر لیتی ہیں۔ نتیجتنا "اگر نظریاتی طور پر ان کا مlap ہو جائے تو یہ سیاسی جدوجہد میں بہت موثر ہو جاتی ہیں۔ لہذا یہ گہرے سماجی رشتے اور تعلقات لا مثالی حیثیت اختیار کرتے ہوئے طبقاتی احساسات اور شعور سے بالآخر ہو کر، اتنک کیونٹی کی شناخت میں خود کو ضم کر دیتے ہیں۔ پاکستان میں مارکسی اصطلاحات کو بھی اتنک سیاست میں بڑی خوبی سے استعمال کیا جاتا ہے، مثلاً یہ نعروہ کہ "قوی تضادات ہی بنیادی تضادات ہیں" اور "طبقاتی تضادات کی ہائنوی حیثیت ہے" اس بنیاد پر اتنی سُنی اور قومیتوں کے مطالبات کو زور دار طریقہ سے پیش کیا جاتا ہے اور کما جاتا ہے کہ طبقاتی جدوجہد کو اس وقت تک علیحدہ رکھا جائے جب تک کہ قوی سوال کو حل نہ کر لیا جائے۔ اس قسم کے نظریات یقیناً ان لوگوں کے لئے فائدہ مند ثابت ہوتے ہیں۔ جو کہ معاشی طور پر معاشرے میں اپنا سلط رکھتے ہیں، ان کے لئے طبقاتی جدوجہد کو پشت ڈالنا یقیناً فائدہ مند ہوتا ہے، اور یہ نقطہ نظر ان سپاستدانوں کے لئے بھی باعث مقبولیت ہے کہ جو اتنک جذبات کو بھڑکا کر اپنی لیڈر شپ کو مستحکم

کرتے ہیں۔ لہذا اس مسئلہ کا جائزہ لینے کے لئے ضروری ہے کہ ان مادی عناصر کو دیکھیں اور طبقات کے مفادات سے جڑے ان رشتہوں کو دیکھیں کہ جو اتحنک اور قومیتوں کی تحریک میں پہنچا ہیں۔

جنوبی ایشیا کی اتحنک سیاست کا جائزہ لیتے ہوئے یہ حقیقت سامنے آتی ہے کہ یہاں پر ایک طبقہ یا سماجی گروپ ہے کہ جس کے مادی فوائد اور مفادات اتحنک کمپی ٹیشن ( مقابلہ) اور کش کمش میں صاف نظر آتے ہیں۔ اگر اس سیاست میں دوسری طبقاتی طاقتیں بھی ہیں کہ جو اپنا کردار ادا کرتی ہیں۔ یہ طبقہ وہ ہے کہ جو انسیوں صدی میں نوآبادیاتی نظام کے تحت ہندوستان میں وجود میں آیا تھا، اور یہ ان افراد پر منی تھا کہ جنہوں نے جدید تعلیم حاصل کی تھی اور وہ ریاست کی انتظامیہ میں مختلف یوں پر ملازمت حاصل کر سکیں جیسے کہ ٹلرکس یا منتظمین۔ ان کے لئے کسی واضح اصطلاح کی غیر موجودگی میں، میں ان کو "تخواہ دار (salariat)" کے نام سے پکارنا پسند کروں گا، کیونکہ "متوسط طبقہ" کی اصطلاح اپنے اندر کافی وسعت رکھتی ہے۔ "وانشور" کے لفظ کو استعمال کرنا ناموزوں ہے۔ "پیٹی بورڑوا" کی اصطلاح مارکسی سیاسی افکار میں ایک خاص معنی رکھتی ہے، کہ جس کی وجہ سے اس کا یہاں پر اطلاق نہیں ہوتا ہے۔ لہذا ہم اپنے مقصد کو پورا کرنے کے لئے "تخواہ دار طبقہ" میں نہ صرف ان معزز اور تعلیم یافتہ افراد کو شامل کریں گے جنہوں نے ریاست کی انتظامیہ میں ملازمت اختیار کی۔ بلکہ اس وائرہ میں وہ بھی آئیں گے کہ جو ان ملازمتوں کے حصول کے خواہش مند ہیں، اور ان کے لئے جو ضروریات درکار ہیں ان کو پورا کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ یہ ضروری نہیں کہ اس کے لئے صرف تعلیم یافتہ ہونا ہی ضروری ہو، اس کے علاوہ بھی امیدواروں کو دوسری خوبیاں پیدا کرنا ضروری ہوتی ہیں، مگر وہ ملازمت کے لئے موزوں ہو سکیں۔

یہ تخواہ دار کلاس در حقیقت مددگار کلاس (auxiliary class) ہوتی ہے، لہذا اس کے کردار کو جنوبی سمجھنے کے لئے ضروری ہے کہ اس کو بنیادی کلاسوں (Fundamental Classes) کے تعلق سے دیکھا جائے کہ جو معاشی طور پر بااثر اور حاوی طبقے ہیں، ان میں مقامی اور غیر ملکی بورڑوا اور زمیندار وہ طبقے ہیں کہ جن کی

بالادستی قائم ہے۔ ان کے مقابلہ میں زیر دست طبقے ہیں کہ جن میں ورکرز، یا مزدور اور کسان ہیں۔ لہذا ایسے معاشروں میں کہ جہاں آبادی کی اکثریت دیہاتوں میں آباد ہو اور زراعت پیداوار کا اہم شعبہ ہو۔ وہاں تعلیم یافتہ طبقے سے تعلق رکھنے والے اپنی ملازمت اور ترقی کے لئے حکومت کی جانب دیکھتے ہیں۔ اس لئے تنخواہ دار طبقے میں اندر ورنی طور پر تضادات ہوتے ہیں، کیونکہ اس میں اونچی سطح پر جو سینٹر پیورو کریشن اور ملٹری کے اعلیٰ عمدیدار ہیں، وہ ریاستی مشتری میں طاقت و وقار اور اثر و رسوخ کے حامل ہوتے ہیں، جب کہ نیچی سطح پر کام کرنے والے ملازمین اس سے محروم ہوتے ہیں، لیکن اس کے باوجود وہ اس دوڑ میں برابر کے شریک ہوتے ہیں کہ جس میں ریاست کی ملازمتیں محدود موقع فراہم کرتی ہیں، اور بہت کم لوگ ان سے فائدہ اٹھاسکتے ہیں۔ اس جدوجہد میں تنخواہ دار طبقے احتکنگ بنیادوں پر یا تو آپس میں مل جاتے ہیں، یا نوٹ جاتے ہیں۔ یہ فرق اور خلیج اس لئے پیدا ہوتی ہے کیونکہ ہندوستان میں تاریخی طور پر مختلف ذاتیں اور کمیونٹیز خاص پیشے و راثت کے طور پر اختیار کرتی ہیں، دوسری وجہ یہ ہے کہ مختلف علاقوں میں غیر مساوی طور پر معاشی ترقی ہوئی ہے۔

یہ وہ اہم عناصر ہیں کہ جو تنخواہ دار طبقے کو علاقائی اور فرقہ وارانہ طور پر تقسیم کر دیتے ہیں علاقائی طور پر غیر مناسب ترقی نوآبادیاتی دور کے ابتدائی حصہ میں ان علاقوں میں ہوئی کہ جہاں ان کی طاقت و اقتدار کے مرکز تھے۔ جیسے کلکتہ، مدراس، بمبئی اور آخر میں دہلی۔ مشنریوں نے تعلیم کے سلسلہ میں جس پالیسی کو اختیار کیا اس کے نتیجہ میں بھی علاقائی اور فرقوں و ذاتوں کے لحاظ سے توازن میں گزبر ہوئی۔ لہذا اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ کچھ کمیونٹیز کو روایتی طور پر ریاست کی انتظامیہ میں ملازمتیں فراہم کی جانے لگیں۔ جس کی وجہ سے وہ ذاتیں جو خاص خاص پیشوں میں صارت رکھتی تھیں، وہ آہستہ آہستہ ان پیشوں سے دور ہوتی گئیں۔

وہ کمیونٹیز تو جو تاریخی طور پر ریاست کی مشنری پر قابض تھیں۔ اس نئی دوڑ میں انہیں دوسروں پر فوکیت رہی۔ مثلاً مسلمانوں کے دور حکومت میں کایستہ اور شمالی ہندوستان کے کشمیری بہمن کہ جو ریاست کی انتظامیہ میں کام کرتے تھے،

انہوں نے نوآبادیاتی دور میں نئے حالات میں خود کو ڈھال لیا اور اپنی مراعاتی حیثیت کو برقرار رکھا۔ اس کی دوسری مثال سندھ میں ہندو عاملوں کی ہے کہ جو ہمیشہ سے ریاست کو ملازمین فراہم کرتے تھے، کیونکہ یہاں مسلمانوں کی اکثریت کا تعلق زراعت کے پیشہ سے تھا، اور وہ دیسی علاقے میں آباد تھے۔ لہذا ان کمیونٹیز کے افراد کہ جو روایتی طور پر ریاست کی ملازمتوں سے دور تھے، نوآبادیاتی زمانے میں ان کے لئے لیاقت و صلاحیت، اور تعلیم کے باوجود مشکل ہو رہا تھا کہ وہ ریاست کی ملازمت حاصل کر کے تنخواہ دار بن جائیں۔

تنخواہ دار طبقہ کے علاوہ کہ جو اتحنک سیاست میں اہم کردار ادا کرتا ہے، دوسرے طبقے بھی ہیں جو کہ اتحنک سیاست میں حصہ لیتے ہیں۔ ان طبقوں میں سے اہم شروں کا پینی بورڑوا طبقہ ہے کہ جس میں چھوٹے تاجر اور کاروباری لوگ شامل ہیں۔ چونکہ معاشرہ میں ہر فرقہ اور ذات کا اپنا مخصوص پیشہ ہوتا ہے۔ اس لئے ان میں سے کئی ایسے فرقے اور ذات والے ہیں کہ اپنے پیشوں میں مہارت رکھے ہوئے ہیں۔ جس کی وجہ سے ان پیشوں میں نئے آنے والوں کے لئے مشکلات کا سامنا ہوتا ہے اس لئے جب ان کا مقابلہ پہلے سے موجود کمیونٹیز سے ہوتا ہے، اور وہ خود کو اس قابل نہیں پاتے ہیں کہ ان سے مقابلہ کر سکیں، تو اس کے نتیجہ میں وہ اتحنک یا فرقہ وارانہ سیاست میں ملوث ہو جاتے ہیں۔ اس سلسلہ میں سکھ یوپاریوں کا کیس پیش کیا جا سکتا ہے کہ جو ہندو تاجروں کے مقابلہ میں کامیاب نہیں ہو سکے۔ (5) لہذا ان تاجروں نے تنخواہ دار طبقے کے ساتھ مل کر اتحنک اور فرقہ وارانہ سیاست میں حصہ لیا۔

لیکن اتحنک اور فرقہ وارانہ سیاست کے میدان میں صرف یہی طبقے اکیلے نہیں ہوتے ہیں۔ کیونکہ تنخواہ دار طبقہ میں زمینداروں یا خوش حال کسانوں، اور صنعتی و ورکنگ کلاس کے طبقے اعلیٰ کی اولاد بھی شامل ہو جاتی ہے کہ جنہیں بہتر زندگی گزارنے اور معاشرہ میں اعلیٰ مقام حاصل کرنے کے لئے اعلیٰ تعلیم دی جاتی ہے تاکہ وہ حکومت کے عمدوں پر فائز ہوں۔ اس عمل میں ان طبقوں کے افراد کا تنخواہ دار طبقہ سے گرا تعلق قائم ہو جاتا ہے، اور یہ اس طرح اتحنک سیاست کے لئے تیار ہو جلتے ہیں یوں

رشتہ داری کی قربت نامیاتی (Organic) رشتہوں میں بندھ جاتی ہے۔ لیکن بات اس سے بھی آگے چلی جاتی ہے۔ ہمارے معاشرے میں کہ جماں بیوروکری کا تسلط اور اثر و رسوخ ہے، وہاں اتحنی شی کی سپاست نہ صرف رشتہ داروں تک محدود رہتی ہے، بلکہ اس سے وہ لوگ بھی فائدہ اٹھاتے ہیں کہ جو رشتہ دار تو نہیں مگر بیوروکریٹس سے کسی نہ کسی نسبت سے تعلق رکھتے ہیں۔ جیسے کہ ایک ہی گاؤں کے رہنے والے۔ اگر کسی اتحنک گروپ کا فرد حکومت کا عہدیدار ہو جاتا ہے تو اس صورت میں اس کی کمیونٹی کو بیوروکریٹک حلقة تک رسائی ہو جاتی ہے۔ اس طرح تنخواہ دار طبقہ اس قتل ہوتا ہے کہ وہ کمیونٹی کے وسیع حلقات کو اپنے لئے استعمال کر سکے۔

قویتوں یا علاقائی تحریکوں کی صورت میں، دوسرے عناصر اس پر اثر انداز ہوتے ہیں، مثلاً مقامی طور پر وہ افراد کہ جو اقتدار و طاقت کے خواہش مند ہوتے ہیں اور وہ علاقائی خود محترمی کی صورت میں اپنے لئے طاقت کے حصول کو دیکھتے ہیں۔ پاکستان میں اس کی مثال بڑے بڑے زمیندار اور قبائلی سردار ہیں، انہیں تنخواہ دار طبقہ کی اتحنک سیاست سے فائدے نظر آیا ہے کہ اس صورت میں وہ صوبائی حکومتوں میں اقتدار حاصل کر سکتے ہیں۔ وہ اس وقت بھی فائدے میں رہتے ہیں کہ جب اتحنک اتحاد کے نعرے لگائے جاتے ہیں، کیونکہ اس صورت میں طبقاتی جدوجہد پس پشت جا کر اپنا سحر کھو دیتی ہے۔ اس کے مقابلہ میں زیر دست طبقے کہ جن میں مزدور اور فاتح زدہ کسان ہوتے ہیں۔ وہ اس اتحنک سیاست سے بہت کم کچھ حاصل کرتے ہیں۔ اس کے بر عکس کسی ایک اتحنک گروپ کے مراغاتی لوگ کہ جو دوسروں کو اقتدار سے محروم کر کے، ریاست پر خود تسلط قائم کر لیتے ہیں جیسے کہ پاکستان میں پنجابی ہیں، یہ اتحنی شی کو نگ نظر اور تعصب کے نام سے پکارتے ہیں اور اس کے مقابلہ میں قوم یا "اسلامی اخوت" پر نور دیتے ہیں تاکہ اس پرده میں وہ اپنے مغاذات کو پورا کر کے اس کا اخلاقی جواز دیں۔

آخر میں ہمیں سیاسی نظام اور اس کے ان اثرات پر بھی غور کرنا ہو گا کہ جو اتحنک سیاست پر پڑتے ہیں۔ اس سلسلہ میں ہندوستان اور پاکستان دو مقضی حالات کو

پیش کرتے ہیں۔ ہندوستان میں تنجواہ دار طبقہ کی اتحنک کمیونٹیز سے تعلق رکھتا ہے، جس کی وجہ سے کوئی ایک کیوٹی بااثر یا صاحب اقتدار نہیں ہے، جس کی وجہ سے اس بات پر مجبور ہیں کہ دوسرے مقامی گروپوں سے تعلق رکھیں، گفت و شنید کریں، اور ان کے ساتھ مل کر ریاستی طاقت کو استعمال کریں۔ گفت و شنید اور باہمی معاملات پر گفتگو یا تو کانگرس پارٹی کے اندر ورنی سرکل میں ہوتی ہے، جو کہ اس وقت اقتدار میں ہے یا کانگرس اور دوسری علاقائی جماعتوں کے درمیان، اس صورت حال کی وجہ سے علاقائی جماعتوں میں یہ احساس رہتا ہے کہ حکومت کے کام کاج اور معاملات میں وہ بھی شریک کار ہیں۔ پاکستان میں اس کے بر عکس پنجابیوں کا تنجواہ دار طبقہ وہ واحد طبقہ ہے کہ جو صاحب اقتدار ہے، ان کا اقتدار یوروکسی میں بھی ہے اور فوج میں بھی، جس کی وجہ سے ایک ایسا سیاسی نظام پیدا ہوا کہ جس میں مطلق العنانیت ہے (یہ نظام اس وقت بھی برقرار رہتا ہے کہ جب ایک نام نہاد نمائندہ جسموری حکومت کا قیام ہوتا ہے) چونکہ صاحب اختیار گروپ اور زیردست اتحنک گروپوں کے درمیان کوئی بات چیت اور گفت و شنید نہیں ہوتی ہے، اس لئے دوسرے علاقائی گروپوں خود کو محروم اور اقتدار سے غائب پاتے ہیں۔ اس فرق کے ساتھ ساتھ ہم یہ بھی ضروری سمجھتے ہیں کہ ہندوستان کے سیاسی نظام طبقوں کی آرگناائزیشن اور ان کے اثر کو بھی دیکھیں، کیونکہ اس کی وجہ سے اتحنک گروپوں کے درمیان جو مقابلہ بازی ہے اس کا اندازہ ہو سکے۔ دیکھا جائے تو پاکستان میں اس کا کوئی وجود نہیں ہے۔

## (2)

وہ لوگ کہ جو ابتداء میں نوآبادیاتی نظام کے تنجواہ دار بنے، ان کا تعلق ان کمیونٹیز سے تھا کہ جو روایتی طور پر نوآبادیاتی سے پسلے ریاست کے عدوں پر فائز ہوتے تھے اور اس کی انتظامیہ کے کارکن بنتے تھے۔ یہی وہ لوگ تھے کہ جنہوں نے سب سے پسلے نوآبادیاتی حکمرانوں سے روابط قائم کئے کہ جس وقت انہوں نے گلکتہ، مدراس، بمبئی اور آخر میں دہلی میں اپنا اقتدار قائم کیا، اور پھر آہستہ آہستہ برصغیر کے

دوسرے علاقوں میں اپنی طاقت کو پھیلایا۔ لذما وہ طبقے اور کمیونٹیز کے جو روایتی طور پر یورو کسی کا کبھی حصہ نہیں رہے اور یا وہ لوگ کے جو اقتدار اور طاقت کے مرکزوں سے دور علاقوں میں رہتے تھے، انہیں نئے حالات سے سمجھوتہ کرنے اور جدید تعلیم کو حاصل کرنے میں وقت لگا، اس وجہ سے یہ لوگ سرکاری ملازمتوں میں بہت بعد میں اور بہت کم تعداد میں آئے۔ اس بات کو ان تجارتی طبقوں پر بھی لاگو کیا جا سکتا ہے کہ جنہوں نے ہندوستان کی زراعت کے کمرشل ہونے کے موقع سے اور تجارت کے فروغ سے جو کہ انہیوں صدی میں ہوا تھا، اس سے فائدہ اٹھایا۔ یہاں بھی وہ تاجر کمیونٹیز پیچھے رہیں کہ جو مرکز سے دور تھیں۔ لذما چاہے وہ تنخواہ دار طبقہ ہو، یا تاجریوں اور یوپاریوں کا حلقة، ان دونوں صورتوں میں ترقی غیر مساوی رہی۔ اس لئے دیکھا جائے تو یہ غیر متوازی ترقی وہ جڑ ہے کہ جس کی وجہ سے جنوب ایشیا میں اتحنک گروپوں میں کش کمش رہتی ہے۔ تعلیم تک رسائی ریاست کی انتظامیہ میں ملازمتیں، اور تجارت میں شمولیت یہ وہ اہم عناصر ہیں کہ جو اتحنک تضادات کو ابھار رہے ہیں۔ تنخواہ دار طبقہ ہندوستان میں ابتدائی اہمترے نیشنل ازم کا سب سے بڑا حامی تھا، کیونکہ اس وقت تک آزادی کا نہیں، بلکہ مطالبا یہ تھا کہ حکومت کی ملازمتوں میں ہندوستانیوں کو پورا پورا حصہ ملنا چاہئے۔ دوسراما طالبہ "سیف گورنمنٹ" پر تھا کہ جو امپائر میں رہتے ہوئے قائم کی جائے۔

نوآبادیاتی حکومت میں یہ وہ حالات تھے کہ جن میں تنخواہ دار طبقہ کہ جس میں ہندوستان کے ہر علاقے سے لوگ شامل تھے وہ تحد ہوا۔ تاکہ ان مقاصد کا حصول کیا جاسکے (تنخواہ دار طبقہ میں ہم نہ صرف ان کو شامل کرتے ہیں کہ جن کے پاس حکومت کے عمدے ہیں۔ بلکہ ان لوگوں کو ان میں شامل کرتے ہیں کہ جو حکومت کے عدوں کے لئے الہیت رکھتے ہیں اور ملازمتوں کے خواہش مند ہوتے ہیں) اس ابتدائی دور میں بھی ہم دیکھتے ہیں کہ تنخواہ دار طبقے میں اتحنک احساسات پیدا ہو رہے تھے۔

شمالي ہندوستان، اور خاص طور سے یوپی میں کہ جہاں مسلمان حکومت کی ملازمتوں میں زیادہ حصہ دار تھے، انہیں اس وقت اور پریشانی کا سامنا کرنا پڑا جب دوسری

کمیونٹیز حکومت کی انتظامیہ میں آنے لگیں جس کی وجہ سے اب تک ملازمتوں پر ان کا تسلط خطرہ میں پڑ گیا۔ حکومت کے اعلیٰ عدموں میں ان کا حصہ جو 1857 میں 64% تک وہ 1913 میں 35% ہو کر رہ گیا۔ یہ کمی انتظامی اہم تھی، کیونکہ آبادی کے لحاظ سے یوپی میں مسلمانوں کی آبادی 13 سے 15 فیصد تھی۔ لہذا اس کی وجہ سے ہندوستان میں مسلمان نیشنل ازم کی ابتداء ہوئی۔ اس کے بر عکس پنجاب میں کہ جہاں مسلمان آبادی کے لحاظ سے 52.5% فیصد تھے۔ یہاں مسلمان تنخواہ دار، جو کہ جدید انگریزی تعلیم یافتہ تھے ملازمتوں میں ان کا تناسب 32 فیصد تھا۔ اس لئے وہ یہ سمجھتے تھے کہ آبادی کے لحاظ سے انہیں حصہ نہیں مل رہا ہے۔ لہذا یہ کوئی حیرت کی بات نہیں کہ ہندوستان کے ان دو علاقوں میں مسلمان نیشنل ازم کی بنیاد پڑی۔ لیکن تنخواہ دار طبقہ چاہے وہ مسلم نیشنل ازم ہو، یا ہندوستانی، ان دونوں صورتوں میں نیشنل ازم پر محدود طور پر اثر انداز ہوا۔ اس وجہ سے ہندوستان نیشنل ازم میں قوی بورڈوا طبقہ شامل ہوا، کہ جو اپنی ترقی میں نوآبادیاتی نظام کو رکاوٹ سمجھتا تھا اور اس لئے اس کے خاتمه کے لئے تیار تھا۔ اس کے ساتھ ہی تحریک کو وسعت دینے کے لئے عوام کی شمولیت بھی ضروری تھی، تاکہ ان سے مل کر نوآبادیاتی نظام کے خلاف جدوجہد کی جائے۔ مسلم نیشنل ازم کے سلسلہ میں عوامی شمولیت مفہود تھی، اس وجہ سے مسلم لیگ کے راہنماؤں نے سندھ، پنجاب اور مشرقی بنگال کے زمینداروں سے معاہدے کر کے ان کی حمایت حاصل کی۔ اس کی وجہ سے آگے چل کر پاکستان کی ریاست پر اس کے دور رس تکمیل ہوئے۔<sup>(6)</sup>

لیکن مسلمان نیشنل ازم کی تحریک کوئی اپنی قسم کی انوکھی اور اچھوتی نہیں تھی۔ جنوبی ہندوستان میں غیر برہمن تنخواہ دار جو کہ برہمنوں کے مقابلہ میں غیر مراعاتی تھے۔ انہوں نے دڑاویدین تحریک کی ابتداء کی۔ اس طرح سے غیر برہمن لوگوں نے، برہمنوں کے تسلط کو توڑنے کے لئے سب سے پہلے تعلیم طرف توجہ دی۔ ای۔ وی۔ سوامی نیکر جو کہ پری یار (Periyar) یعنی عظیم دانشمند کے خطاب سے پہچانے جاتے ہیں۔ انہوں نے جنوبی ہندوستان کے غیر برہمن لوگوں کے لئے ”دڑاوڑستان“ ریاست کا مطالبہ کیا،

جن میں تامل، تیلکو، ملایم اور کنڑا شامل تھے۔ مقصد یہ تھا کہ یہ ریاست نہ صرف شمالی ہندوستان کے برصغیر اقتدار سے آزاد ہوگی، بلکہ مقامی برصغیر کے تسلط سے بھی کہ جن کو جنوب میں شمال کا ایجنسٹ سمجھا جاتا تھا۔ ایک آزاد ریاست کے قیام کے اس منصوبہ سے یہ بات واضح ہوتی ہے اس کی تاکانی کی وجہ دڑاوڑی لوگوں کی اس تحریک میں غیر شمولیت تھی، کیونکہ ایک آزاد دڑاوڑستان میں تنخواہ دار طبقہ کے لئے تو جگہ تھی، مگر لوگوں کو اس میں کوئی موقوع نظر نہیں آ رہے تھے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ تنخواہ دار طبقہ سیاست میں ایک محدود وائزہ میں رہتا ہے۔

تیلکو، ملایم، اور کنڑا کے غیر برصغیر تنخواہ داروں کی کوئی خواہش نہیں تھی کہ وہ برصغیر کے تسلط کی جگہ تامل تسلط کو قبول کر لیں، کیونکہ دوسروں کے مقابلہ میں تامل زیادہ ترقی یافتہ تھے، لہذا ان ”دوسروں“ نے یہ بہتر سمجھا کہ وہ ہندوستانی نیشنل ازم کے وسیع وائزہ اور حلقوہ میں رہیں۔ تامل نادو میں تامل زبان کی تحریک، جو ہندی زبان کی مخالفت میں اٹھی، یا شمالی ہندوستان کے خلاف تحریک، دیکھا جائے تو یہ سب دڑاوڑستان تحریک کی طرح مخالف رہی۔ برصغیر جذبات کے ابھار کا نتیجہ تھیں جو کہ تبدیل ہونے والے حالات میں مختلف کھللوں میں متحرک ہو رہیں تھیں۔ اس طرح دوسری علاقائی تحریکیں تھیں، خاص طور سے فوجی لحاظ سے حساس علاقہ ناگالینڈ میں کہ جمال ایک آزاد ریاست کا مطالبہ کیا گیا۔ اس وجہ سے 1950 کی دہائی میں ہندوستان کو ان علاقائی اور آزادی کی تحریکوں کی وجہ سے کافی پیچیدہ اور سخت بھراؤں کا سامنا کرنا پڑا۔ اس کے نتیجے میں 1960 کی ابتدائی دہائی میں قومی یک جتنی کی کونسل کا مرکز میں قیام عمل میں آیا۔ اس نے دو کمیٹیوں کے ذمہ یہ کام لگایا کہ وہ ”قومی یک جتنی اور فرقہ واریت“ ”قومی یک جتنی اور علیحدگی“ کی تحریکوں کا جائزہ لیں۔ اس عرصہ میں آزاد ناگالینڈ کی تحریک اس وقت دم توڑ گئی کہ جب اسے ہندوستان میں یونین اسٹیٹ (صوبہ) کا درجہ دے دیا گیا۔ دڑاوڑستان کی تحریک جس کی راہنمائی ڈی۔ ایم۔ کے (DMK) پارٹی کر رہی تھی، یہ اس وقت کمزور پڑ گئی کہ جب وہ کانگریس کے خلاف انتخابات میں جیت کر اسٹیٹ میں اقتدار میں آئی۔ اس سے پہلے کہ جب ہندوستان اور

چین کے درمیان سرحدی جنگ ہو رہی تھی، تو ڈی۔ ایم۔ کے نے یہ اعلان کر دیا تھا کہ وہ ایم بر جنسی کے دوران علیحدگی کا مطالبہ نہیں کرے گی۔ دیکھا جائے تو علیحدگی کا مسئلہ ہندوستان کی سیاست میں کبھی بھی اہم نہیں رہا۔ اگرچہ علاقائی تحریکوں نے اسے لوگوں کے جذبات ابھارنے کے لئے استعمال ضور کیا۔

اتھنک تحریکوں میں ایک خاص قسم کی تحریک وہ تھی جو کہ بھار میں 1930 کی دہائی میں شروع ہوئی تھی اور آزادی کے بعد اس کو نئے جذبے کے ساتھ آگے بڑھایا گیا، اس تحریک کا مقصد یہ تھا کہ ”فرزندان زمین“ (Sons of Soil) کو اسٹیٹ کی ملازمتوں میں بنگالیوں کے مقابلہ میں کہ جو اس وقت ان پر قابض تھے، زیادہ سے زیادہ موقع دیئے جائیں (7) ”فرزندان زمین“ سے متعلق اسی قسم کی تحریکیں ہندوستان کے دوسرے علاقوں میں بھی ابھریں کہ جمال باہر سے آنے والے سرکاری ملازمتوں پر فائز تھے، اور مقامی لوگوں کو ان کے حصول کے موقع کم تھے۔ (8)

”شیدول کاست تحریک“ یا ”دولت تحریک“ کا تعلق ان کے تعلیم یافتہ افراد سے تھا، اس نے اچھوت لوگوں کی اکثریت کے مطالبات کو ایک طرف رکھ دیا گیا، لیکن آگے چل کر دولت تحریک نے خود کو وسعت دے کر دوسرے مطالبات کو بھی شامل کر لیا۔ چونکہ مسلمانوں اور دژاوڑستان تحریکوں کی طرح دولت لوگوں کا تعلق کسی ایک علاقے سے نہیں تھا، لہذا ان کی تحریک علاقائی شکل میں نہیں ابھری، بلکہ یہ ایک وسیع تحریک رہی کہ جس نے ایک پریشر گروپ کی شکل اختیار کر لی اور پورے ہندوستان میں دولت لوگوں کے ساتھ جو فرق و امتیاز برتا جاتا تھا، اس کے خلاف آواز اٹھائی۔

بنگالی اور تامل تنخواہ دار چونکہ نوآبادیاتی دور میں ان علاقوں سے تعلق رکھتے تھے کہ جو اس نظام کے مرکز تھے، اس نے حکومت کی ملازمتوں پر دوسروں کے مقابلہ میں ان کا زیادہ غلبہ ہو گیا۔ اس وجہ سے نوآبادیاتی حکمرانوں کے ذہن میں یہ تاثر بیٹھ گیا کہ دوسرے علاقے کے لوگوں کے مقابلہ میں یہ انتظاً امور میں زیادہ صلاحیت و لیاقت رکھتے ہیں۔ لہذا بنگالیوں کو نہ صرف ان کے پڑوی صوبوں میں، بلکہ یوپی اور پنجاب تک حکومت کے ملازموں کی حیثیت میں بھیجا گیا۔ اردو اور فارسی (نوآبادیاتی دور سے

پلے کی سرکاری زبانیں) زبانوں کی تعلیم کے لئے گلکتہ میں فورٹ ولیم کالج کا قیام عمل میں آیا کہ بگلی انگریزی کے ساتھ ساتھ دوسری زبانیں بھی سیکھ سکیں جو شمال ہندوستان میں ان کی ملازمت کے لئے ضروری سمجھی گئیں۔ اس طرح سے تامل (برہمن) ملازمین کو جنوبی ہندوستان کے دوسرے علاقوں میں بھیجا گیا۔ لیکن اس عمل کے ساتھ ساتھ دوسرے علاقوں کے لوگ اور دوسری زبانیں بولنے والے بھی سرکاری ملازمتوں میں آنے لگے، اس مقصد کے لئے تعلیمی، کلچرل اور ادبی اجنبیں پورے ہندوستان میں پھیل گئیں تاکہ اپنے گروپ کے لوگوں کے لئے ملازمتوں کی راہ ہموار کریں۔

مسلمان، دڑاوڑی، بھارتی، اور ولت تحریکیوں کے علاوہ، ہندوستان میں جو اور اتحنک تحریکیں اٹھیں، انہوں نے یہ مطالبہ کیا کہ ان کے علاقوں کی سرحدوں کا تعین "زبان" کی بنیاد پر ہونا چاہئے۔ یہاں تک کہ سکھوں نے بھی یہ مطالبہ کیا کہ ان کی تحریک کا مقصد پنجابی زبان کی بنیاد پر صوبہ کا مطالبہ ہے۔ ایشیٹ ری آر گنائزیشن کمیشن جو 1953 میں قائم کیا گیا تھا، اس کی رپورٹ کی روشنی میں لسانی بنیادوں پر ریاستوں کی سرحدوں کے تعین کو تسلیم کر لیا گیا، اور اسے 1960 کی دہائی میں عملی جامہ پہنا دیا گیا۔ لسانی ریاستوں یا ایشیٹ کا مطالبہ، اس وجہ سے تھا کیونکہ اس بنیاد پر فرزندان زمین، اور مهاجروں کے درمیان فرق کرنا تھا کہ جو ان کے علاقوں میں آکر آباد ہو گئے تھے۔ ان تحریکیوں نے علاقائی بنیادوں پر مرکز سے کوئی تصادم نہیں کیا، جیسے کہ پاکستان میں ہوا تھا، کیونکہ سینٹر میں کوئی ایک اتحنک گروپ نہیں تھا کہ جو صاحب اقتدار ہوتا۔ جب زبان کی بنیاد پر سرحدوں کا تعین ہوا، تو اس کے نتیجہ میں ان ایشیٹ کے درمیان کئی مسائل اٹھ کھڑے ہوئے، مثلاً دریاؤں کے پانی کی تقسیم جو کہ آئندھرا، میسور اور مہاراشٹر میں جھگڑے کا باعث ہے یا پنجاب اور راجستھان میں یہ مسئلہ ابھرا ہے۔

اس صورت حال میں مرکز نے ان جھگڑوں میں ثالث کا کروار ادا کرنا شروع کر دیا۔ چونکہ یہ تحریکیں علاقائی خود مختاری کے لئے تھیں، نہ کہ علیحدگی کے لئے۔ لہذا اب ہندوستان میں اتحنک تضاد مقامی جماعتوں، یا باہمی ایشیٹ میں محدود ہو کر رہ گئے۔ نوآبادیاتی نظام نے مرکز میں مختلف اتحنک گروپیں کے لوگوں کو جگہ دے کر یہ موقع

دیئے کہ مختلف علاقوں کے لوگ مل کر ایک تختواہ دار طبقہ کی تشکیل کر سکیں جس کی وجہ سے مرکز پر کسی ایک اتحنک گروپ کا قبضہ نہیں رہا بلکہ مختلف علاقوں تختواہ داروں نے ہندوستانی ریاست میں توازن کو برقرار رکھا۔ یہ وہ فرق ہے کہ جو ہم ہندوستان اور پاکستان کے درمیان اتحنک مسئلہ کے متعلق واضح طور پر دیکھتے ہیں۔ لیکن ہندوستان میں فرزندان زمین کی تحریک جاری رہی (جیسے آسام میں) خاص طور سے ان علاقوں میں کہ جہاں مہاجرین کی تعداد خاصی ہے کہ جس کی وجہ سے آبادی کا توازن بگڑ رہا ہے۔ لہذا اب ہندوستان میں اتحنک کش کمش اور تصادم مقامی کمیونٹیز کے درمیان ہے، خاص طور سے ان دو جماعتوں میں کہ جن میں سے ایک دوسرے کے مقابلہ میں زیادہ ترقی یافتہ اور مراعات یافتہ ہے۔ اب یہ لڑائی جھگڑے ان کی مقامی سیاست کے میدان میں ہوتے ہیں۔ ان کے پس منظر میں دو مقاصد ہوتے ہیں: مثلاً ایک خاص کمیونٹی اس بات کی کوشش کرتی ہے کہ کوئی کے ذریعہ اسے ملازمتیں مل جائیں اور اعلیٰ تعلیمی اداروں میں ان کے بچوں کی نشستیں مخصوص ہو جائیں۔ دوسرے یہ کہ افراطی طور پر یہ کوشش کی جاتی ہے کہ سیاستدانوں کی سربستی کے ذریعہ فوائد حاصل کئے جائیں اس سلسلہ میں خاص طور سے صحت اور تعلیم کی وزارتیں بڑی اہم ہوتی ہیں کیونکہ ان کے ذریعہ میڈیا کالجوں میں داخلہ لیا جاتا ہے۔ اس صورت میں اتحنک جذبات کو ابھارنا مقامی سیاست کے لئے لازمی ہو جاتا ہے۔

ہندوستان کے دستور میں ایک شق ہے کہ جس کے تحت ہندوستان کی ریاست کے لئے یہ لازمی ہے کہ وہ معاشرے کے کمزور اور زیردست گروپوں کہ جن میں خاص طور سے شیڈول، پیس ماندہ ذاتیں اور دلت شامل ہیں۔ ان کی معاشری اور تعلیمی حالت کو بہتر بنائے۔ لہذا اس کے تحت ریاست نے ان پیس ماندہ کلاسوں (یہاں کلاس سے مراد ذات ہی ہے) کے لئے ترجیحی پالیسی کو اپناتے ہوئے، ان کے لئے تعلیمی اداروں اور ملازمتوں میں کوئی رکھ دیا ہے۔ شیڈول کاٹ کے بر عکس ”پیس ماندہ کلاس“ کی تعریف بڑی ابھی ہوئی ہے، اس لئے اس کی تعریف ہر علاقہ اور ہر ایشیت میں مختلف کی جاتی ہے۔ اگر وسیع ناظر میں دیکھا جائے تو اس کا مطلب ہے غیر برہمن، یا برہمن اور ان

کے ساتھ ملے ہوئے ترقی شدہ غیر برہمن۔ 1953 میں جو پس مندہ کلاسون کے تجزیہ کے لئے کمیشن بھالیا گیا تھا، اس کے مطابق 2399 پس مندہ کلاسیں ہیں جو کہ ہندوستان کی آبادی کا 32 فیصد ہیں۔ اس کے ساتھ ہی علاقائی طور پر بھی اس کی اور کتنی فتمیں ہیں (9) عملی طور پر پس مندہ ذاتوں کے لئے کوئی تعین ہندوستانی اسٹیشن اور مقامی اتحادیہز کے ذمہ ہے کہ وہ اپنے حالات میں اس کا فیصلہ کریں۔ یہ وہ دوسری وجہ ہے کہ ہندوستان میں اتحنک سیاست کیوں مقامی سطح پر سکھ کر رہ گئی ہے اور مرکز کے خلاف نہیں ہے، کیونکہ اس سے متعلق مسائل مقامی طور پر حل کئے جاتے ہیں اور مرکز سے ان کا تعلق نہیں ہوتا ہے۔

ہندوستان میں اتحنک تصادم اور فرقہ واریت موجودہ حالات میں کیوں ابھری؟ اس کی دو وجہات ہیں۔ اس کی ایک وجہ تو یہ ہے کہ ہندوستان کے تعلیمی نظام سے ایک بڑی تعداد تعلیم یافت نہ جانوں کی نکل رہی ہے، مگر انہیں ملازمت کے حصول میں وقوں کا سامنا ہے۔ ان کے پاس ڈگریاں اور سرٹیفیکیٹس ہیں مگر ان کے عوض ملازمتیں مفقود ہیں۔ مقابلہ کی وجہ سے ملازمتوں کا لمنا بہت مشکل ہے۔ دوسرے پس مندہ کلاسون سے تعلق رکھنے والے گورنمنٹ کی ملازمت کے خواہش مند ہوتے ہیں۔ کیونکہ وہ سمجھتے ہیں کہ یہ وہ ذریعہ ہے کہ جس کی مدد سے وہ اپنا سماجی مرتبہ بدھا سکتے ہیں۔ ان ملازمتوں کے حصول کی خاطر یہ لوگ اپنے بچوں کی تعلیم پر خصوصی توجہ دیتے ہیں تاکہ وہ حکومت کی ملازمتوں کے اہل ہو سکیں۔ اس کے نتیجہ میں دائیں بازو کی انتاپند سیاست پیدا ہوتی ہے کہ جس کی سرحدیں فاشزم سے جا ملتی ہیں۔ اس کی ایک مثال بیانی کی شیو سینا ہے۔ اس کے اراکین میں مماراشر کی خوش حال اور ہنرمند و رنگ کلاس ہے جو چاہتی ہے کہ ان کے لڑکے اعلیٰ تعلیم حاصل کر کے حکومت کی ملازمتیں حاصل کر سکیں۔ اس سلسلہ میں جنوبی ہندوستان کے لوگ ان کا خاص شکار ہیں۔ اس سیاست کی وجہ سے ہندوستانی فرقہ واریت اور اتحنک جھگڑوں کی لپیٹ میں آیا ہوا ہے۔ سیاسی موقع پرستی کو فرقہ واریت سارا دیتی ہے لہذا سیاستدان اپنے مقاصد کے حصول کے لئے ایسے نفرے لگاتے ہیں کہ جو اتحنک سیاست کو فروغ دیں۔ نتیجہ یہ

ہے کہ ہر قسم کے بد عنوان اور بد معاش لوگوں کے لئے، اپنی بد عنوانیوں، اور کرپشن کو چھپانے کے لئے اتحنک سیاست ایک لبادہ ہو گئی ہے۔

ایک اور نئی تبدیلی جو آئی ہے وہ یہ ہے کہ اتحنک سیاست اب دیساتی علاقوں میں پھیل رہی ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ کسان کہ جن کے پاس تھوڑی بہت زمین ہے وہ خوش حال ہو رہے ہیں، انہیں لوگوں کے بارے میں روڈولف (Rudolph) نے بیلوں والے سرمایہ دار کی اصطلاح استعمال کی ہے۔ (10)

پس ماندہ کلاسوں کے یہ افراد جو 1960 کی دہائی میں معاشری طور پر خوشحال ہوئے، انہوں نے ہندوستان کی سیاست کا روایتی توازن بگاڑ دیا اور ہندوستان کی دیساتی سیاست میں ایک طاقت بن کر ابھرے۔ وہ پر زور طریقہ سے یہ مطالبہ کرتے ہیں کہ ان کے بچوں کے لئے اعلیٰ تعلیم اداروں اور حکومت کی ملازمتوں میں کوئی ہونا چاہئے۔

جب بھی اتحنک کوئی سُم کی ابتداء ہو جاتی ہے، تو یہ سیاست میں ایک اہم عنصر بن جاتا ہے کہ جس کی بنیاد پر اتحنک گروپ خود کو شناخت کرتا ہے۔ کوئی سُم کی مخالفت ہمیشہ ان گروپوں کی جانب سے کی جاتی ہے کہ جو بہتر تعلیم یافت ہوتے ہیں، یہ اس کے مقابلہ میں میراث اور صلاحیت کی بات کرتے ہیں۔ لیکن اس کا سب سے زیادہ منفی اور زہر آلوں اثر یہ ہوتا ہے کہ اس کے ذریعہ سے ایک نگٹ نظر قسم کی فرقہ واریت کو ہوا ملتی ہے، اور نتیجتاً " دائیں بازو کی انتا پسندی جو کہ فاشزم کی سرحدوں کو چھوٹی ہے، وہ ابھری ہے (اس سلسلہ میں کبھی کبھی بائیں بازو والے بھی اپنی شکایات کو استعمال کرتے ہیں) لہذا اس سیاست کا نتیجہ یہ نکتا ہے کہ کمیونٹی کے اپنے کمزور اور استحصال شدہ لوگ فراموش کر دیئے جاتے ہیں، بلکہ وہ خود اپنی کمیونٹی کے طاقت ور افراد کے ہاتھوں ظلم اٹھاتے ہیں۔

ہندوستان میں دلت یا اچھوت لوگوں کا کسی ان تنخواہ اداروں سے قطعی مختلف ہے کہ جو اپنے مقاصد کے حصول کے لئے اتحنک سیاست کو استعمال کرتے ہیں۔ یہ تو صحیح ہے کہ شیدوال کاٹ فیڈریشن جو کہ ڈاکٹر اسید کر کی راہنمائی میں منتظم ہوئی۔ یہ متوسط طبقہ کے ابھرنے کے نتیجہ میں پیدا ہوئی، لیکن وہ دلت بھی کہ جو مقابلتاً خوش

حال تھے، انہیں بھی دوسرے دلت افراد کی طرح اپنی ذات کے لوگوں سے ذمیل و خوار ہونا پڑا ہے خاص طور سے وہ دلت کہ جنہوں نے اپنا سماجی رتبہ بروائیا ہے۔ وہی اعلیٰ ذات کا نشانہ ہیں۔ وہ دلت کہ جو سماجی طور پر بہت پے ہوئے ہیں، ان کی کوئی فکر نہیں کرتا ہے (II) دلت افراد کے لئے یہ برا مشکل ہے کہ وہ ترقی کرنے کے بعد اپنی شناخت کو اپنے ملازمت دینے والے، زمیندار یا اپنے ہمسایوں سے چھپائے رکھیں۔ عبادت اور رسومات کے سلسلہ میں ان پر جو پابندیاں عائد کردی گئی ہیں، اور جن کی وجہ سے اپنی ذات کے لوگ ان سے رابطہ میں آنے کے بعد نہ ہی طور پر آلودہ ہوتے ہیں۔ اس وجہ سے ان کے لئے برا مشکل ہے کہ انہیں اپنی میراث اور صلاحیت کی بنیاد پر ملازمت مل سکے، یا وہ کوئی اپارٹمنٹ کرایہ پر لے سکیں، یا پیک ہوٹل اور ریسٹورانٹ میں کھانا کھا سکیں، اگرچہ شرکے ہنگاموں میں اب یہ ممکن ہے کہ کوئی فروپاشی شناخت کو چھپا سکے۔ لیکن دلت پوری طرح سے ذلت و خواری کا شکار ہیں، اس کی وجہ سے مختلف دلت کلاسیں اب آپس میں باہم متحد ہو رہی ہیں، یہ ایک ایسا عمل ہے کہ جو دوسرے اتحانک گروپوں میں کم نظر آتا ہے۔ دلت کا سب سے برا مسئلہ یہ ہے کہ انہیں مخالف ماحول میں اپنے وجود کو باقی رکھنا ہے۔ ان کا مسئلہ محض اعلیٰ تعلیمی اداروں میں داخلوں یا حکومت کی ملازمتوں کا حصول نہیں، بلکہ مجموعی طور پر معاشرے میں خود کو زندہ رکھنا، اور اپنی بقاء کے لئے جدوجہد کرنا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ دلت تحریک میں مزاجمتی گروپ پیدا ہو گئے ہیں کہ جن کی سیاست تعلیمی اداروں میں داخلوں اور حکومت کی ملازمتوں کے حصول سے بہت آگے ہے۔

اس کے برعکس اگر سکمبوں کی تحریک کا جائزہ لیا جائے کہ جو پنجابی صوبہ (اسٹیٹ) کا مطالبه کر رہے ہیں، اور کچھ تو ایک آزاد خالصتان کی بھی بات کرتے ہیں، تو یہ تحریک ہندوستان کی اتحانک سیاست کے فریم ورک سے بالکل علیحدہ نظر آتی ہے کیونکہ خالصتان کے حصول کے لئے مسلح جدوجہد، اس کو ایک اور ہی رنگ میں پیش کرتی ہے۔ اگر اس کا مقابلہ پاکستان سے کیا جائے تو وہاں چھوٹے صوبے علاقائی خود مختاری، اور قومیت کی شناخت کے لئے مرکز سے جدوجہد کر رہے ہیں۔ اس جدوجہد کے پس

منظر میں پس ماندہ اور غیر مراعاتی علاقوں کی محرومی ہے۔ لیکن ہندوستانی پنجاب کو اس کیستگری میں نہیں رکھا جا سکتا ہے کیونکہ یہ ہندوستان کے سب سے زیادہ خوش حال علاقوں میں سے ایک ہے، اور ہندوستان کی ریاستوں میں اس کی ملکہ آمنی سب سے زیادہ ہے۔ اگرچہ آبادی کے لحاظ سے یہ صرف 2 فیصد ہے لیکن فوج، پولیس اور انتظامیہ میں سکھوں کی نمائندگی بہت زیادہ ہے۔ پنجاب کی خوش حالی کی بنیاد ان کی زراعت و کاشت ہے کہ جو ہندوستان کو انتاج فراہم کرتا ہے۔ اس کا تقریباً 80 فیصد علاقہ قابل کاشت ہے کہ جس پر جدید نیکناولجی کی بنیاد پر کاشت کی جاتی ہے۔ اگرچہ پنجاب میں بڑی بڑی صنعتیں نہیں ہیں، لیکن چھوٹی اور درمیانہ صنعتوں کی یہاں کمی نہیں ہے۔ 1857 کی جنگ آزادی میں (جسے انگریز خدر کا نام دیتے ہیں) سکھوں نے برطانوی حکومت کے ساتھ وفاداری کی اور اس کی جانب سے لڑے۔ اس وفاداری کے عوض نوآبادیاتی حکومت نے سکھوں کو نہ صرف جائیداوسیں دیں بلکہ انہیں فوج اور بیوروکرنسی میں ملازمتیں بھی دیں۔ لیکن یہاں یہ بھی یاد رکھنا چاہئے کہ بعد میں سکھوں نے ہندوستان کی قومی جدوجہد میں جوش و خروش سے حصہ لیا اور بڑے ناوار ہیروز اور شہیدوں میں اپنا نام لکھایا۔ لیکن بہر حال یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ نوآبادیاتی دور میں دوسرے پنجابیوں کے ساتھ ساتھ سکھوں کو مراعات وی گئیں اور حکومت نے ان کی سپرستی کی جس کی وجہ سے ان کی مراعاتی حیثیت برقرار رہی۔

سکھ جات (طاقت و رزمیندار طبقہ) فرقہ دارانہ اکالی دل پارٹی کے ذریعہ سیاست پر اپنا تسلط قائم رکھے ہوئے ہیں، پارٹی کو شرمانی گرووارہ پر ہندک کمیٹی (SPGC) جو کہ ایک مذہبی امور کو کنٹرول کرتی ہے، اسے اس کی حمایت حاصل ہے۔ ایس-پی-جی۔ ہی جو کہ 1925 سے سکھوں کے مقدس مقالمات اور زیارت گاہوں کا انتظام سنبھالے ہوئے ہے، اسے ان مذہبی درگاہوں اور مقدس مقالمات سے نذر انوں کی صورت میں ایک بڑی رقم ہر سال ملتی ہے، 1985 میں یہ رقم 12 میلیون ڈالر تھی۔ (12)

ہندوستان کے دوسرے تنخواہ داروں کی طرح تعلیم یافتہ سکھ بھی مذہبی اصلاحات میں دلچسپی لیتے ہیں۔ سکھ سماج کے ذریعہ کہ جس کا مقصد پنجابی زبان کا فروغ اور تعلیم کا

پھیلاو ہے، تنخواہ دار طبقہ اس کی سرپرستی کرتا ہے۔ (13) 1902 میں ایسی بہت ساری سکھ سمجھائیں تحد ہو کر سکھ خالصہ دیوان میں ضم ہو گئیں "جس کا مقصد یہ ہے کہ تعلیم یافتہ سکھوں کے درمیان روابط قائم کئے جائیں..... ظاہری طور پر تو یہ نظر آتا ہے کہ اس پر سکھ زمینداروں اور دولت مند افراد کا پختہ ہے۔" (14) اس تحریک کا نتیجہ یہ ہوا کہ ایس۔ پی۔ جی۔ سی کی تنظیم اس سے ابھری کہ جس نے سکھ گروہاروں کو اپنی نگرانی میں لے لیا۔ چونکہ سکھوں کو نوآبادیاتی دور میں ان کی آبادی کے تناسب سے زیادہ فوج اور انتظامیہ میں ملازمتیں ملیں۔ اس لئے سکھ تحریک نے کبھی یہ مطالبه نہیں کیا کہ انہیں تعلیمی اداروں یا ملازمتوں میں کوئہ دیا جائے، جیسا کہ دوسری اقوام کا مطالبه رہا ہے۔ لیکن یہ نعرو بار پار ضرور لگایا جاتا رہا ہے کہ سکھ ہندو اکثریت کی وجہ سے خطرے میں ہیں، تاکہ اس خطرے کے ذریعہ سکھوں کو آپس میں تحد رکھا جاسکے، لیکن دیکھا جائے تو اس نعرو نے کوئی بہت زیادہ اپیل نہیں کی۔

ان کی سب سے بڑی اپیل یہ تھی کہ ہندوستان میں ان کو ایک ایشیٹ دی جائے کہ جہاں ان کی اکثریت ہو۔ اس مطالبه کی بنیاد مذہب نہیں بلکہ پنجابی زبان تھی۔ ہندوستان میں پنجابی سکھوں کی زبان ہے جب کہ اکثر ہندو ہندی زبان بولتے ہیں، اس لئے زبان کی بنیاد پر اندر وطنی طور پر مذہبی جذبات کو ابھارا گیا ہے۔ اکالی دل کے دباؤ اور ہڑتالوں کے نتیجہ میں بالآخر 1966 میں پرانے پنجاب کو دو حصوں میں تقسیم کر کے انہیں پنجابی ایشیٹ بنا کر دے دی گئی۔ لیکن اس ریاست میں بھی سکھوں کی تعداد 54 فیصد ہے، جب کہ ہندو 44 فیصد ہیں۔

سکھوں کی آبادی کا ایک حصہ ایسا ہے کہ جس نے انتخابات میں فرقہ وارانہ اکالی دل کو چھوڑ کر بیشہ کانگریس یا کمیونسٹ پارٹی کو ووٹ دیتے ہیں۔ "پانچ انتخابات جو کہ پنجاب یونیورسٹی اسمبلی کے 1967 سے 1980 تک ہوئے، ان میں اکالی دل کو بمشکل 30 فیصد ووٹ ملے۔" (15) دوسرے الفاظ میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ کانگریس پارٹی کو سکھوں کے آدمی سے زیادہ ووٹ ملے ایسے موقعوں پر کہ جب صوبہ سے کانگریس پارٹی ہار گئی، تو اس کی وجہ یہ تھی کہ اکالی دل نے ہندو فرقہ وارانہ جماعت جن سکھ پارٹی اور

کیونسوں سے اتحاد کر لیا تھا، دیکھا جائے تو آجکل کی سیاست میں یہ بڑا مفعکہ خیز معلوم ہوتا ہے۔ بہر حال اکلی دل، اپنے تمام زور خطابت کے باوجود، ایک اعتدال پسند جماعت ہے، جو اس بات پر یقین رکھتی ہے کہ جو بھی پارٹی مرکز میں صاحب اقتدار ہو، اس سے معاملات طے کر لینا چاہئیں، چاہے وہ کانگریس ہو، یا جتنا پارٹی۔ اس نے علیحدگی پسند ریٹیکل سیاسیات کی کبھی حمایت نہیں کی۔ اکلی دل سکھوں کی نمائندگی کرتی ہے، اگرچہ اس کے اپنے خاص مطالبات ہیں، لیکن ان کے حصول کے لئے اس نے کبھی بھی دہشت گردی کے اصولوں کو نہیں اپنایا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ طاقتوں زمیندار کہ جو اکلی اور ایس۔ پی۔ جی۔ سی میں باش رہیں اور اس کی سیاست کو کنشوں کرتے ہیں، انہیں پورا اندازہ ہے کہ وہ انتہا پسندی کی سیاست کے نتیجہ میں کچھ حاصل نہیں کر سکیں گے۔ اس لئے ان کی پالیسی یہ ہے کہ معاملات کو گفت و شنید کے ذریعہ طے کر لیا جائے، خاص طور سے ایسے ایشوز کہ جن سے ان کا تعلق ہے، جیسے نرمی پانی میں حصہ، یا زراعتی پیداوار کی قیتوں کا تعین، اس لئے وہ ان معاملات پر مرکزی حکومت سے بات چیت کرنا اور اپنے مطالبات منوانا زیادہ صحیح سمجھتے ہیں۔ اس وقت بھی کہ جب آپریشن ”بلیو اشار“ کے بعد سکھ کیونٹی دکھ، صدمے اور خوف سے دوچار تھی، کیونکہ اس آپریشن کے دوران ہندوستانی فوج نے گولڈن ٹیپل میں داخل ہو کر سکھ دہشت پسندوں پر حملہ کیا تھا، لیکن اس کے باوجود سکھوں نے اکلی دل کے اعتدال پسند لیڈر ہرجن منگھ لوگروال کو ووٹ دیا کہ جس نے 1985 میں وزیراعظم راجیو گاندھی سے معالہہ کر لیا۔ لیکن گاندھی نے اس معالہہ پر عمل درآمد کرنے میں دیر لگائی جس کی وجہ سے لوگروال کی پوزیشن کمزور ہوتی چلی گئی، یہاں تک کہ اسے سکھ انتہا پسندوں نے قتل کر دیا۔

پنجاب میں خالصتان کی دہشت گرد تحریک بہت ہی نگہ طبقاتی بنیاد پر تھی۔ درحقیقت اس کے سرگرم کارکن پورے ہندوستان میں پھیلے ہوئے تعلیم یافتہ بیرونی افراد تھے۔ اس سلسلہ میں سکھ طالب علموں کی جماعتیں اس تحریک میں سب سے آگے آگے تھیں۔ پنجاب میں اگر ان کو مدد مل رہی تھی تو وہ ”بھلپا“ کی تھی، کہ جو تجارت

اور بُرنس میں ناکام ہوئے تھے۔ ہمارے لئے یہ مشکل ہے کہ ہم ان کا مقابلہ ہندو بُرنس میں کے ساتھ کریں۔ (16) سکموں کی تحریک کا ایک اہم غصہ، سکھ ڈیاس پورا (Diaspora) ہے کہ جس کے خواب دیکھنے والے صرف ہندوستان ہی میں نہیں بلکہ شمالی امریکہ، یورپ، جنوب مشرق ایشیا، اور مشرق وسطیٰ میں رہنے والے سکھ بھی ہیں۔ 1981ء میں 25 فیصد سکھ چنگاب سے باہر رہ رہے تھے۔ وہ سکھ جو کہ باہر ہیں وہ اپنی رشتہ داروں کو بھاری رقوم بھیجتے ہیں جو کہ سکھ میഷٹ کو مضبوط بناتی ہیں۔ اس لئے خالصتان کی معاشی امداد، اور اسلحہ کی سپلائی ان سکموں کی جانب سے آتی ہے کہ جو شمالی امریکہ اور یورپ میں رہ رہے ہیں، اور جو ان خوابوں میں ڈوبے ہوئے ہیں کہ ”لاہور کی کھوئی ہوئی سلطنت“ یا رنجیت سنگھ کی حکومت دوبارہ سے بحال ہو گی۔

اس قسم کی خوابی دنیا میں رہنے کی ایک وجہ وہ حالات ہیں کہ جن میں سکھ کیونٹی ان غیر ملکوں میں رہتی ہے (جیسے کہ بلیک کمیونٹیز ہیں) اور ہندوستان کے حالات سے پوری طرح باخبر نہیں ہوتی ہے۔ ان میں ملکوں میں رہتے ہوئے انہیں جن نسلی تقبیبات، اور نسلی وہشت گردی کا سامنا کرنا پڑتا ہے، جس ذلت و خواری سے گذرنا ہوتا ہے، اور اپنی صلاحیت و لیاقت سے کم گندے اور چھوٹے موٹے کام کرنا پڑتے ہیں، ان کی وجہ سے ایشیائی کیونٹی برطانیہ اور دوسرے یورپی ملکوں میں خود کو اس معاشرے سے علیحدہ سمجھتی ہے۔ لہذا اس بیگانگی کو کہ جس کا تجربہ وہ کرتے ہیں، اس کے نتیجہ میں وہ ایک ایسی یونپیائی معاشرہ کا تصور کرتے ہیں کہ جو ان کے ملک میں تشكیل ہونے والا ہے۔ خالصتان کا خواب بھی اسی کا ایک حصہ ہے۔ خالصتان کی تحریک کے سامنے خواب کا اندازہ اس غیر حقیقی مطالبة سے لگایا جا سکتا ہے کہ یہ لاہور کی سلطنت کا دوبارہ سے احیاء چاہتی ہے۔ ان دوسرے غیر حقیقی مطالبه کا اندازہ اس سے بھی ہوتا ہے کہ جب یہ کہتے ہیں کہ خالصتان کو سمندر کے لئے راستہ ملنا چاہئے، لہذا اس مقصد کے لئے وہ راجستان، کاٹھیواڑ اور کچھ کے علاقوں کو اس میں شامل کرتے ہیں، اس کا مطلب یہ ہوا کہ ان علاقوں کی آباد غیر سکھ آبادی کو اپنے زیر اثر کر کے وہاں وہ سکموں کے سلطاط کو قائم کرنے کے خواہش مند ہیں۔ اس لئے دیکھا جائے تو یہ خیالات

”بیوقوفوں کی جنت“ کے مطابق ہیں۔ لیکن اس کے باوجود ذلت اور بیگانگی کے مارے ہوئے سکھ جو شمالی امریکہ اور برطانیہ میں رہتے ہوئے سکھ سلطنت کے خواب دیکھ رہے ہیں وہ دہشت گردی کے لئے پیے دینے کے لئے تیار ہیں، اور اس بات پر بھی تیار ہیں کہ بیروزگار طالب علموں کے ہاتھوں میں وہ اسلحہ دیں کہ جو لوگوں کو زندگی سے محروم کرنے کے لئے استعمال ہو۔ ان سب کے باوجود خالصتان کی تحریک کی جو حمایت ہے اسے زیادہ ہی بڑھ چڑھ کرتیا جاتا ہے ایک سروے کے مطابق کہ جو ہارس رسچ سینٹر (Harris Research Centre) برطانیہ کے ایک فی۔ وی چینل (British Independant Telivision) کے لئے کیا گیا تھا اس کے مطابق برطانیہ میں رہنے والے 19 فیصد سکھ خالصتان کی حمایت میں ہیں (شاید پنجاب میں اس سے بھی کم ہوں) جب کہ 58 فیصد متحده ہندوستان کے حق میں ہیں، اور 69 فیصد سکھ دہشت پسندوں کی قتل و غارت گری کے خلاف ہیں۔ (17)

دہشت گردی اور قتل و غارت گری کے اپنے ایسے اثرات ہوتے ہیں کہ جن میں افہت اور دکھ کے عضر شامل ہوتے ہیں۔ اور اس کی ایک ایسی منطق ہے کہ نہیں کما جا سکتا کہ سکھ انتہا پسند تحریک کا مستقبل کیا ہو گا؟ ایک بات تو یہ کہی جاتی ہے کہ سکھوں کے سامنے خواب کہ جن کا ذکر کیا جا چکا ہے، ان کا تعلق محض اس قدر ہے کہ ان کے ذریعہ سے ایک نظریہ کے لئے لوگوں کے جذبات کو ابھارا جائے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اس دہشت گردی اور قتل و غارت گری کے پس پرده ایک نیا مقصود ہے کہ جس کا مقصد یہ ہے کہ پنجاب کو خالصتاً ”سکھ ایسٹ“ میں بدل دیا جائے اور جو غیر سکھ یہاں آباد ہیں انہیں ڈرا دھمکا کر یہاں سے نکل دیا جائے، اس کے نتیجہ میں دوسرے علاقوں میں سکھوں کے خلاف جو مم چلے گی، تو سکھ آبادی پناہ لینے کی خاطر پنجاب میں آ کر آباد ہو جائے گی۔ اگر ایسا ہوتا ہے تو آبادی کے تباولہ کی وجہ سے بڑے پیمانہ پر قتل عام ہو گا، جو کہ 1947 کے فسادات کو دوبارہ سے دہراتے گا۔ اگر ایسا ہوا تو یہ ایک بڑی ہی دردناک اور افسوس ناک صورت حال ہو گی۔

لیکن یہ ایک حریت ناک بات ہے کہ ہندوستانی حکومت کے گولڈن ٹیپل کے

آپریشن کے بعد کہ جب سکھوں کے جذبات بھڑکے ہوئے تھے، ایک ایسے ماحول میں اعتدال پسند اکالی پارٹی کو سکھوں کی اکثریت کے ووٹ ملے اور وہ انتخابات میں کامیاب ہو گئی۔ یہ وہ ماحول تھا کہ اگر ہندوستان کی حکومت سکھوں کی جانب کوئی دانشمندانہ پالیسی اختیار کرتی تو وہ بیجان کے اس ماحول کو بہتر بنا سکتی تھی۔ لیکن افسوس یہ ہے کہ راجیو گاندھی، اور مرکزی حکومت نے اس صورت حال کو کہ جو انتہائی جذباتی اور پیچیدہ تھی، اسے نالیہت کے ساتھ نہیں۔ ان کی ناکامیاں اس قدر ہیں کہ ان کو یہاں تفصیل سے بیان کرنا ممکن نہیں ہے۔ اس کی سب سے بڑی مثال تو یہ ہے کہ جب اندر اکالی گاندھی کے قتل کے بعد ہزاروں سکھوں کا دہلی میں قتل عام ہوا تو یہ اسے روکنے میں قطعی ناکام ہو گئی، اور اس سے بھی بڑھ کر ظلم یہ ہوا کہ ان لوگوں کو جو اس قتل عام میں شریک تھے، انہیں کوئی سزا نہیں دی گئی۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ سکھوں میں اعتدال پسندی کی سیاست کے امکانات کم سے کم ہوتے چلے گئے۔ لیکن یہ سمجھنا بھی گراہ کن ہے کہ اس تحریک میں سکھوں کی اکثریت کی شمولیت ہے۔ ہم ان دو رجیلات کو سکھوں کی سیاست میں بخوبی ذکر کر سکتے ہیں۔ ایک اعتدال پسند اکالی دل والے اور دوسرے دہشت گرد، اکالی دل نے ہمیشہ اس بات کی کوشش کی کہ پنجاب میں دہشت گردی کی روک تھام ہو، اور اسے جھگڑوں اور فسادات سے دور رکھا جائے۔ لیکن مرکزی حکومت میں چونکہ کوئی وثائق نہیں ہے اور نہ دور رس پالیسی کا کوئی منصوبہ ہے، اس لئے ڈر اس بات کا ہے کہ اعتدال پسند کالی دن بدن کمزور ہوتے چلے جائیں گے۔

(3)

اٹھنی سی کی سیاست کا پیشہن پاکستان میں، ہندوستان کے مقابلہ میں دو طرح سے بالکل مختلف ہے۔ پہلی چیز تو یہ ہے کہ پاکستان میں اتحنک تحریکوں نے قومیت کی شکل میں خود کو ابھارا ہے۔ اس لئے ان میں مقامی اتحنک، تضادات موجود نہیں ہیں۔ دوسرے یہ کہ اتحنک اصلاح کو بدلتے ہوئے حالات میں بار بار نئے معنوں اور مفہومیں استعمال کیا گیا ہے۔ مثلاً پہلی تعریف میں لوگوں کو مسلمان قرار دیا گیا کیونکہ ملک کی بنیاد جیسا کہ کہا جاتا ہے، مسلم نیشنل ازم پر پڑی تھی۔ لیکن مسلم نیشنل ازم کی سماجی

جزیں بڑی کھوکھلی تھیں۔ خاص بات یہ ہے کہ پاکستانی تحریک ان علاقوں میں سب سے زیادہ کمزور تھی کہ جہاں مسلمان آکٹھیت میں تھے۔ پنجاب میں سیاسی طاقت و اقتدار کمزور مسلمان تنخواہ دار طبقے کے ہاتھ میں نہیں تھا کہ جو شرپوں میں آباد تھے، بلکہ ان طاقت ور زمینداروں کے ہاتھوں میں تھا، جو دائیں بازو کی سیکولر پارٹی، یونینیٹ میں شامل تھے۔ اس پارٹی میں مسلمان، ہندو اور سکھ زمیندار اپنے طبقاتی مفادوں کی بنیاد پر تمدح ہو گئے تھے۔ یہ وہ لوگ تھے کہ جو اگرچہ تنخواہ دار طبقہ کی سرپرستی تو کرتے تھے، مگر ان کو حقارت سے بھی دیکھتے تھے۔

سنده میں بھی اگرچہ صورت حال تو یہی تھی، مگر فرق اتنا تھا کہ یہاں مسلمان تنخواہ دار طبقہ کا کوئی وجود نہیں تھا سنده میں مسلمان یا تو زمیندار تھے اور یا کسان۔ سنده کی شری آبادی آکٹھیت لحاظ سے ہندوؤں کی تھی ان میں عامل تھے کہ جو روایتی طور پر سنده کے حکمرانوں کے انتظامی امور سرانجام دیتے تھے، یا ”بھائی بند“ تھے کہ جو تجارت کرتے تھے۔ انہیں 1948 میں سوچے سمجھے منصوبے کے تحت فسادات کے ذریعہ سنده سے نکال دیا گیا۔ لہذا سنده میں تقسیم سے پہلے تنخواہ دار طبقہ ان لوگوں پر مشتمل تھا کہ جو شمالی یا مغربی ہند سے یہاں بھرت کر کے آئے تھے۔ یہی صورت حال سرحد اور بلوچستان میں تھی۔ بنگلہ دیش میں آزادی سے بست پہلے جو پارٹی طاقتوں تھی وہ فضل حق کی سیکور کریک پروجہ پارٹی تھی۔ اس وقت جب کہ آزادی ملنے کا یقین ہو گیا تو اس وقت اس پارٹی نے مسلم لیگ سے تعاون کیا، کیونکہ اس نے بنگل میں اقتدار سنبھال لیا تھا۔ وہ علاقے کہ جہاں مسلم لیگ بہت زیادہ طاقتوں تھی، وہ یوپی اور بھار کے صوبے تھے، یہاں پر مسلم تنخواہ دار طبقہ اپنی آبادی کے ناسباب سے زیادہ حکومت کے اعلیٰ عمدوں پر فائز تھا، لیکن یہ خود کو عدم تحفظ کا شکار سمجھتا تھا، کیونکہ اس کی مراعات و حیثیت آہستہ آہستہ روبہ زوال تھی، کیونکہ اب ہندو ملازموں میں آ رہے تھے اور ان کا تنخواہ دار طبقہ تشکیل ہو رہا تھا۔ لہذا ”مسلم نیشنل ازم“ دراصل وہ تحریک تھی کہ جس کے ذریعہ مسلمان تنخواہ دار اپنی مراعات کو برقرار رکھنا چاہتے تھے۔

پاکستانی تحریک میں شمولیت کی بنیاد پر، تنخواہ دار طبقہ نے دوسری شناختوں کے

مقابلہ میں خود کو مسلم شفافت سے روشناس کرائے "دو قوی نظریہ" کو اپنایا، جس کے تحت اس پر زور دیا گیا کہ ہندوستان میں، ہندو اور مسلمان دو قومیں ہیں۔ پاکستان کے قیام کے فوراً بعد مسلم نیشنل ازم کا مقصد پورا ہو گیا، اس لئے عملی طور پر اس کی کوئی ضرورت نہیں رہی۔ لیکن نئی ریاست میں مراعات اور محروم طبقوں کے درمیان کش مکش نے ایک نئی صورت اختیار کر لی، لہذا اتحنک سیاست کی نئے سرے سے تعریف کی گئی۔ پنجابی کہ جو تعداد کے لحاظ سے اکثریت میں تھے، اور جن میں مقابلہ "اعلیٰ تعلیم کا معیار بھی زیادہ تھا اور جو کہ فوج اور یوروکسی میں اپنا تسلط رکھتے تھے (فوج میں ان کی تعداد 85 فیصد تھی) اب یہ نئے مراعاتی لوگ تھے اور سچے مسلمان بھی کہ جن کی خاطر پاکستان کا قیام عمل میں آیا تھا۔ بنگال، سرحد، سندھ اور بلوچستان کے کمزور تنخواہ دار طبقوں کو ان مراعات میں سے حصہ نہیں ملا کہ جس کے وہ مستحق تھے، لہذا انہوں نے اپنی شناخت کو مسلمان کے بجائے بنگال، سندھی، پہنچان اور بلوچی میں تبدیل کر لیا، اور اس پر اصرار کیا کہ مراعات میں انہیں بھی حصہ دیا جائے۔ اس پس منظر میں بنگال، سندھی، پہنچان اور بلوچ قوم پر ستانہ تحریکیں ایک نئی طاقت اور جذبے سے ابھریں۔ ان کے نزدیک پاکستان کا مطلب ایک ایسی ریاست ہے کہ جس پر پنجابیوں کا قبضہ ہے۔

بنگال اور پہنچانوں کو اپنی شناخت کے تعین میں کوئی زیادہ سوالوں پیش نہیں آئی۔ لیکن سندھ اور بلوچستان میں یہ عمل اتنا سیدھا سادھا نہیں رہا۔ بلوچستان میں اگر کچھ اور زبان کی بنیاد پر مختلف گروپوں کا جائزہ لیا جائے تو ان میں خالص بلوچ، بروہی، لاسی، مکرانی شمال مشرق ضلع میں پختون ملیں گے۔ اگرچہ بلوچی قوم پر ستانہ لڑپچیر میں اس بات کی کوشش کی گئی ہے ان تقدیمات کو مناویا جائے اور تاریخی طور پر یہ ثابت کیا جائے کہ مختلف کچھ اور لسانی گروپوں درحقیقت بلوچ لوگ ہیں۔ اس کے بر عکس پنجابی آئندہ بلوچی کہ جو ریاست کی سربراہی میں با اثر ہے وہ ان اختلافات کو ہوا دیتی ہے۔ یہ کچھ عرصہ کی بات ہے کہ مکرانی لوگ کہ جو خلیج فارس کے ساتھ ساتھ رہتے ہیں، ان کو امریکنوں نے بڑی تعداد میں امریکہ میں اعلیٰ تعلیم کے وظائف دیئے۔ بلوچ قوم پرست اس پالیسی سے یہ نتیجہ نکل رہے ہیں کہ شاید اس طرح سے امریکہ بلوچیوں اور

مکانیوں کو علیحدہ کر کے ایک زبردست سکرانی ریاست کا قیام چاہتا ہے جو کہ فوج لحاظ سے بہت زیادہ اہمیت کی حامل ہو گی کیونکہ یہ خیج فارس کے ساتھ ہے۔ اس لئے بلوچی اس تقسیم کے سخت خلاف ہیں، اور ہر صورت میں وہ اپنے اتحاد کو قائم رکھنا چاہتے ہیں۔ اس اتحاد کو برقرار رکھنے کے لئے وہ پنجابیوں اور ان غیر بلوچوں کہ جو دوسرے صوبہ سے ان کے ہاں آئے ہیں۔ ان کے سخت خلاف ہیں، کیونکہ یہ وہ لوگ ہیں کہ جنہوں نے حکومت کی ملازمتوں اور دوسرے شعبوں سے بلوچیوں کو محروم کر کے، ان پر قبضہ کر رکھا ہے۔

سنده کی صورت حال اس لئے پچیدہ ہے کہ یہ ایک ایسا صوبہ ہے کہ جہاں کئی اتحنک گروپس آباد ہیں، اس وجہ سے اتنی سُٹی کی سیاست کے تضادات یہاں پر جمع ہو گئے ہیں۔ خاص طور سے ان مهاجرین کی وجہ سے کہ جو اس صوبہ میں تقسیم کے بعد آکر آباد ہوئے۔ پنجاب کے حکمران طبقوں نے اس چیز کا خیال رکھا تھا کہ مشرقی پنجاب سے آنے والے مهاجر، مغربی پنجاب میں ہی آباد ہوں، تاکہ پاکستان میں پنجابی اپنی ہم آنگی اور اکثریت کو برقرار رکھ سکیں۔ دوسرے مهاجر جو کہ شمالی اور وسطی ہندوستان سے آئے انہیں سنده میں آباد کر دیا گیا۔ ان لوگوں کو پنجاب سے دور رکھا گیا حالانکہ پنجاب سب سے بڑا صوبہ ہے اور اس لحاظ سے اس میں مهاجروں کو آباد کرنے کے موافقے بھی زیادہ تھے۔ دوسری جانب سنده میں فرقہ وارانہ فسادات کو جان بوچھ کر ہوا دی گئی تاکہ وہاں سے ہندوؤں کو ملک پھوڑنے پر مجبور کیا جائے، سنده کے ہندو وہ لوگ تھے کہ جن کی شروع میں اکثریت تھی۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ سنده کی آبادی انقلابی طور پر زبردست تبدیلی کا شکار ہو گئی۔

ہندوستان سے آنے والے مهاجرین کی کم تعداد ایسی تھی کہ جو گاؤں میں آباد ہوئی اور زراعت کے پیشہ کو اختیار کیا۔ لیکن اکثریت ان لوگوں کی تھی جو شروع میں آکر آباد ہوئے اور ان ہندو سنديوں کی جگہ لی کہ جو ان سے پہلے یہاں تھے، اور جنہیں پاکستان سے نکال دیا گیا، یہ ہندو یا تو تاجر تھے اور یا پیشہ ور لوگ۔ تقسیم کے بعد آنے والے مهاجروں سے سنده میں صنعتی کلاس ابھری۔ سنده میں مسلمان سنديوں کی

تعداد شروں میں بہت ہی کم تھی اور تقسیم سے پلے یہ شرائیک لحاظ سے غیر مسلم تھے (یہاں جو مسلمان آباد تھے وہ ہندوستان کے دوسرے علاقوں سے آئے ہوئے تھے) اب صورت حال یہ ہو گئی یہ بھی غیر سندھی بن گئے ہیں۔ ابتداء میں ان شروں میں مهاجروں کی مکمل اکثریت تھی، لیکن صنعتی عمل کے ساتھ جب پہمان اور پنجابی و رکرز یہاں آنا شروع ہوئے تو سندھ کے صنعتی شروں کی آبادی بھی اتحنک لحاظ سے غیر متوازن ہوتی چلی گئی۔

اس کا نتیجہ یہ ہے کہ 52 فیصد آبادی ان لوگوں کی ہے کہ جن کی مادری زبان سندھی ہے (1981 کی مردم شماری کے مطابق) اردو بولنے والے مهاجروں کی تعداد 22 فیصد ہے۔ لیکن ان کی آبادی شروں میں ہے، اس لئے یہ شری آبادی کا 50 فیصد ہیں۔ چھوٹے شروں میں غیر سندھیوں کی تعداد زیادہ نہیں ہے، یہ چھوٹے شر بر حال دیباتی معاشرے کا ایک حصہ ہیں۔ لیکن غیر سندھی، سندھ کے تین بڑے صنعتی شروں میں، یعنی کراچی، حیدر آباد اور سکھر میں اکثریت میں ہیں۔

کراچی جو کہ سندھ کا کیپل ہے اور جس کی آبادی 8 میلوں کے قریب ہے، یہاں پر 54.8 فیصد مهاجر آباد ہیں (یہ اعداد و شمار 1981 کے ہیں) 13.6 فیصد پنجابی اور 8.7 فیصد پشتو بولنے والے ہیں۔ سندھیوں کی آبادی صرف 6.3 ہے۔ مردم شماری میں شاید پنجابیوں اور پہمانوں کی تعداد کو کم بتایا گیا ہو۔ ان میں سے اکثر کچی آبادیوں میں رہتے ہیں، اور شاید مردم شماری میں ان کی صحیح تعداد کو شامل نہیں کیا گیا ہو، کیونکہ اندازہ ہے کہ کراچی کی آبادی کا 40 فیصد حصہ کچی آبادیوں میں رہتا ہے۔ وہ سندھی جو کراچی میں رہتے ہیں، یا تو ان کا تعلق لوڑ مل کلاس سے ہے، یا پھر غیر حاضر زمیندار ہیں۔ اگرچہ آبادی کے بارے میں صحیح اعداد و شمار کے بارے میں بتانا تو مشکل ہے، مگر مصدقہ ذرائع کے مطابق پہمانوں کی آبادی 8.7 سے زیادہ ہے۔ اسی طرح حیدر آباد اور سکھر میں سندھی اقلیت میں ہیں۔

سندھ کی صورت حال اس وقت اور پیچیدہ ہو گئی کہ جب یہاں پر مراعات یافتہ پنجابیوں کی بڑی تعداد آنا شروع ہوئی۔ سندھ کی قبائل کاشت زینیں پنجابی افواج کے

بڑے عمدیداروں، ان کے رشتہ داروں اور یوروکرنسی کے افروں کو الٹ کر دی گئیں۔ ان میں اکثریت غیر حاضر زمینداروں کی تھی کہ جو اپنے ساتھ پنجابی مزارعوں کو لے کر آئے، کیونکہ وہ ان پر سندھیوں کے مقابلہ میں اعتدال بھی کر سکتے تھے اور ان کو اپنے کنٹول میں بھی رکھ سکتے تھے شروع میں بھی بہترین زینیں ان ہی لوگوں کو الٹ کر دی گئیں۔ اس صورت حال نے سندھ کے حالات کو بدلتے میں حصہ لیا، کیونکہ پاکستان میں تجارت اور صنعت میں حکومت کی سرپرستی کی ضرورت ہوتی ہے، اس لئے جب سندھ کے صنعتی شروع میں پنجابی صنعت کار، حکومت کی سرپرستی میں آنا شروع ہوئے، تو یہاں کی روایتی تجارتی کمیونٹیز کہ جن میں گجراتی وغیرہ شامل ہیں، انہیں اپنی تجارت میں دشواریوں کا سامنا کرنا پڑا، اور جن شعبوں میں وہ چھائے ہوئے تھے، انہیں چھوڑ کر نئے آنے والوں کے لئے جگہ خالی کرنی پڑی۔ چونکہ پنجابیوں کی یوروکرنسی میں رشتہ داریاں اور تعلقات ہیں، اس لئے اب ان کے تجارت سے متعلق کام رشتہ داری اور سفارشوں سے ہونے لگے، جب کہ اس سے پہلے کام کرانے کی بنیاد رشتہ تھی۔ نتیجہ یہ ہوا کہ دولت اور طاقت دونوں پر یہاں بھی پنجابی چھا گئے۔ مثلاً سندھ کی پولیس تقریباً تمام پنجابیوں پر مشتمل ہے۔ چنانچہ سندھیوں اور مهاجروں دونوں نے خود کو نئے حالات میں ایک طرف ہوتے ہوئے دیکھا کہ جہاں ان کی اہمیت نہیں رہی تھی۔

تقیم کے وقت مهاجروں کا یوروکرنسی میں خاصاً حصہ تھا، اگرچہ فوج میں ان کی تعداد نہ ہونے کے برابر ہے، کیونکہ یہاں 85 فیصد پنجابی اور بقیا پٹھان ہیں۔ جب تک مهاجر یوروکرنسی میں رہے، یہ مهاجرین کے لئے سرپرستی اور تحفظ کی ضمانت رہے۔ اس لئے اس مرحلہ پر وہ پاکستان اور اسلامی نظریہ کے شیدائی رہے، اور علاقائی تحریکوں کی مخالفت کی۔ سیاست میں انہوں نے یا تو بنیاد پرست جماعت اسلامی کی جمیعت کی، یا روایتی علماء پاکستان کے ساتھ رہے یوروکرنسی کہ جس میں مهاجروں کی خاصی تعداد تھی، پاکستان میں اس کے اعلیٰ افروں کا تعلق ہی۔ ایس۔ ایس سے ہوتا ہے کہ جو نوآبادیاتی دور کی اندریں سول سرس کی وارث ہے کہ جسے اپنے زمانہ میں ”فولاڈی فریم“

(Steal Frame) کما جاتا تھا یہ فوجی یوروکسی کے گھٹ جوڑ میں ایک سیر پار اندر رہی تھی (18) یہ اس قدر طاقتور تھی کہ اس نے بھائی خان کے مارشل لاء تک فوج کو فاصلہ پر رکھا۔ صورت حال انقلابی طور پر بھٹو کے زمانہ میں بدی کہ جس نے یوروکسی کو موثر طریقہ سے کمزور کر کے رکھ دیا۔ تم ظرفی کی بات یہ ہے کہ اس عمل سے فوج کے انتدار اور طاقت میں آنے کی راہیں کھل گئیں کیونکہ اب اس کی راہ میں کوئی رکاوٹ نہیں رہی تھی۔ ریاستی ڈھانچے میں اتحنک سیاست کے توازن میں جو بگاڑ آیا، اس کے اثرات نکلنے میں ذرا وقت لگا، مگر 1986 میں یہ صورت بالکل واضح ہو کر سامنے آئی۔

اب مهاجر یا تو ملازمتوں اور یا تعلیمی اداروں میں داخلہ کے لئے کوئی سٹم کے خلاف جدوجہد کرتے تھے۔ دسمبر 1986 میں جماعت اسلامی کے ایک ہفتہ وار اردو اخبار نے ایک آرٹیکل بعنوان ”کوئی سٹم: عدل کی نفی اور خلم کی تلوار“ چھپا (مکبیر، 24 دسمبر 1986) کوئی سٹم کی ابتداء 1950 کی دہائی میں ہوئی تھی اور جو کہ بنگالیوں کے مطابق کے نتیجہ میں عمل پذیر ہوا تھا۔ ہندوستان کے بر عکس کہ جہاں کوئی مقامی کیوں نی کی بنیاد پر ہے۔ پاکستان میں اس کی بنیاد علاقائی ہے 10 فیصد نشیں میراث پر الاث کی جاتی ہیں، 60 فیصد پنجاب کے لئے 19 فیصد سندھ، جن میں سے 11.4 سندھ کے دیکی علاقوں کے لئے اور 7.6 شری آبادی کے لئے ہیں۔ سرحد کے لئے 11.5 فیصد اور 3.5 بلوچستان اور بقیہ آزاد کشمیر اور فیڈرل علاقوں کے لئے ہیں۔ سندھ میں اس تقسیم سے یہ نتیجہ نکلا ہے کہ دیکی نشیں سندھیوں کے لئے اور شری نشیں مهاجروں کے لئے ہو گئی ہیں۔ کوئی سٹم کی خرابی یہ ہے کہ چونکہ انتظامیہ میں پنجابیوں کا تسلط ہے، اس لئے پنجابیوں کے لئے ہر صوبہ سے جو موڈیں اسکی سریشیکلیت حاصل کرنا کوئی مشکل کام نہیں ہوتا ہے، مثلاً یہ کوئی، یا حیدر آباد سے ڈیسائیل لے کر مقامی لوگوں کو ان کے حصے سے محروم کر دیتے ہیں۔

لیکن جب یوروکسی کمزور ہوئی، اور پاکستانی فوج کہ جس پر پنجابی چھائے ہوئے ہیں، وہ طاقت ور ہوئی، تو مهاجروں نے اس نئے نظام میں خود کو مجبور اور لاچار پایا،

انہوں نے اندازہ لگایا کہ ان بدلتے ہوئے حالات میں کوئی سُم کی مخالفت کرنا لا حاصل ہے۔ مارچ 1984 میں ایک نئی جماعت مهاجر قومی مجاز (ایم۔ کیو۔ ایم) کا قیام عمل میں آیا۔ اس کی ابتداء میں نوجوان طلباء کی کوششوں کا داخل تھا۔ اس جماعت کا مطالبہ تھا کہ مهاجروں کو پاکستان کی پانچویں قومیت تسلیم کرنا چاہئے اور اس لحاظ سے انہیں 20 فیصد مرکز میں اور 50 سے 60 فیصد سندھ میں کوئی ملنا چاہئے۔ ان کا مطالبہ تھا کہ سندھ میں سندھیوں اور مهاجروں کے لئے علیحدہ سے کوئی مخصوص ہونا چاہئے۔ لہذا سندھ میں سندھیوں اور مهاجروں کو دو علیحدہ علیحدہ کمیونٹیز بجھتے ہوئے انہیں نشیتیں چاہئیں اور کسی دوسرے کو ان میں سے کوئی حصہ نہیں ملنا چاہئے۔

ایم۔ کیو۔ ایم کا قومی منظر پر آنا اچانک اور ڈرامائی تھا، یہ نتیجہ تھا ان چند اہم واقعات کا کہ جو 1986 میں وقوع پذیر ہوئے تھے۔ اس سے چند مہینہ پہلے کوئی یہ سوچ بھی نہیں سکتا تھا کہ مهاجر اس نعروہ کے تحت متعدد ہو جائیں گے کہ ”ہم نے پاکستان اور اسلام کا ٹھیکہ نہیں لیا ہے۔“ ایک عرصہ تک خود پاکستانی اور مسلمان کی حیثیت سے شناخت کرنے اور علاقائی اور صوبائی خود مختاری کی پاکستانی اور اسلام کے نام پر مخالفت کے بعد، اب انہوں نے ان دونوں شناختوں کو روک دیا، اور اپنی مهاجر شناخت کو ابھارا۔ لہذا اچانک اتنی شی کی ایک اور تعریف وجود میں آئی۔ مهاجروں نے بنیاد پرست جماعت اسلامی اور روایت پرست جمیعت علماء اسلام دونوں سے علیحدہ ہو کر اکثریت کے ساتھ ایم۔ کیو۔ ایم کا ساتھ دیا۔ اس نئی تحریک نے فرقہ واریت کے خاتمہ کے بجائے پاکستان میں اسے اور زیادہ پائیدار بنیادوں پر مستحکم کیا۔

سندھ میں حالات ابھی تک کسی ایک جگہ ٹھہرے نہیں ہیں، بلکہ برابر تبدیل ہو رہے ہیں۔ 1983 میں دیکی بنیادوں پر استوار ایک مسلح سندھی تحریک فوجی حکومت کے خلاف ابھری، اگرچہ اس میں پھیلنے کی صلاحیت تھی مگر یہ کامیاب نہیں ہوئی۔ اس پر سندھی سیاستدانوں اور دانشوروں نے یہ تجزیہ کیا کہ تحریک اس لئے ناکام ہوئی کیونکہ اس نے شہروں میں آباد مهاجروں کے ساتھ کوئی اتحاد نہیں کیا۔ لہذا وہ تحریک کہ جو صرف دیکی علاقوں سے متعلق ہو اور اس میں شری آبادی کا کوئی حصہ نہ ہو، ایک ایسی

تحریک کامیاب نہیں ہو سکتی ہے۔ اس حقیقت کو تسلیم کر لیا گیا کہ سندھ کے موجودہ حالات میں، مهاجروں کو سندھ کے لوگوں کا ایک حصہ سمجھتے ہوئے، ان کے ساتھ ملتا چاہئے آکہ سندھی اور مهاجر شانہ بثانہ مل کر اپنے حقوق کے لئے جدوجہد کر سکیں۔ مهاجروں کے وجود کو تسلیم کرنا، اور ان کے ساتھ تعلقات قائم کرنے کی خواہش کرنا، اس نے ایک بار پھر سندھی شناخت کی تعریف کو تبدیل کر دیا۔

صوبہ سندھ کے جمال کی اعتمانک نسل کے لوگ رہتے ہیں، وہاں سندھی ثقافت کے بارے میں تعین کرنا بڑا پیچیدہ ہے۔ مثلاً یہاں پر بلوجیوں کی بڑی تعداد ہے کہ جو گھروں پر بلوجی بولتے ہیں۔ لیکن خود کو سندھی سمجھتے ہیں، اور دوسرے سندھی بھی ان کو اپنا تسلیم کرتے ہیں۔ یہاں تک کہ اکثر بلوج سندھی تحریک کے راہنماؤں میں سے ہیں۔ 1987 کی تحریک کی ناکافی نسل کے بعد، دائیں اور بائیں بازو کے سندھی راہنماؤں میں سے کچھ تو سندھی شناخت میں دوسرے گروپوں کو کہ جو سندھ میں آباد ہیں، اس میں شامل کرتے ہیں، جب کہ ان میں سے کچھ وہ ہیں کہ جو اس پالیسی کے خلاف ہیں۔ جو لوگ کہ دوسرے گروپوں کو سندھی شناخت میں شامل کرنا چاہتے ہیں، ان کی دلیل یہ ہے کہ سندھی ہونے کا تعلق زبان یا زمین سے تعلق نہیں ہے۔ اگر ایسا ہوتا تو بلوجیوں کو سندھی تسلیم نہیں کیا جاتا۔ مگر اب بلوجی نہ صرف سندھی ہیں بلکہ سندھی راہنماؤں میں ان کا شمار ہوتا ہے۔ بلوجی اس لئے سندھی ہیں کہ ان کی جڑیں سندھ میں ہیں۔ وہ اسی اصول کا مهاجروں پر بھی اطلاق کرتے ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ مهاجر ہندوستان سے اپنی جڑیں اکھیز لائے اور انہیں اب سندھ کی مٹی میں بو دیا ہے۔

”تقدیر اور تاریخی قوتوں نے انہیں اس عمل پر مجبور کیا۔“ سندھیوں کا یہ گروپ اس سر برستانہ رویہ کا بھی خلاف ہے کہ جس کے تحت انہیں ”نیو سندھی“ کا نام دیا گیا، تھوڑے وقت کے لئے اس نام کا استعمال ہوا، جس کا مطلب یہ تھا کہ مهاجروں کو مکمل طور پر سندھی تسلیم نہیں کیا جائے۔ اس کے بر عکس اب ان کا کہنا ہے کہ مهاجر بغیر کسی اضافت کے سندھی ہیں۔ نسل، زبان، اور مذہب اتنی سی کی شناخت کے لئے ضروری نہیں، بلکہ اس کے لئے ضروری ہے کہ اس کی جڑیں یہاں ہوں۔

ان سندھی راہنماؤں اور دانشوروں کی نظروں میں وہ پنجابی کے جو سندھ میں رہ رہے ہیں۔ سندھی شافت کی اس نئی تعریف کے زمرے میں نہیں آتے ہیں۔ سندھ میں آنے والے پنجابیوں کا تعلق یا تو پیور و کسری سے ہے یا فوج سے، یہ وہ لوگ ہیں کہ جنہیں حکومت نے سندھ میں زینیں دی ہیں، لہذا ان کی دلیل کے مطابق، یہ لوگ چونکہ ریاست کی طاقت کے زور پر آئے ہیں، لہذا ان کی حیثیت فاتح اور غاصب کی ہے۔ ان کی جزیں سندھ میں نہیں بلکہ پنجاب میں ہیں۔ انہیں سندھ سے نکال کر جو زینیں انہیں ملیں وہ ان سے چھین کر سندھیوں کو دینی چاہئیں۔

لہذا اتحنی شی کی اس بدلی تعریف کی خاص اہمیت یہ ہے کہ یہ نئے اور بدلتے سیاسی حالات و ماحول میں نئے تعلقات و رشتہوں کے ساتھ جو کہ سندھیوں اور مهاجروں میں پیدا ہو رہے ہیں، اس میں ابھر رہی ہے۔ اس طرح سندھی شناخت جو کہ اب تک دیکی سندھی آبادی تک محدود تھی، اب اس کا وائرہ پھیل گیا ہے اور اس میں مهاجروں کو بھی شامل کر لیا گیا ہے۔ اس کے پس منظر میں سیاست کی یہ حقیقت پسندی بھی شامل ہے کہ جب تک سندھ میں متحد ہو کر کوئی جماعت یا فرنٹ نہیں بنایا جائے گا، اس وقت تک سندھی بولنے والوں کے لئے کامیابی ممکن نہیں ہے۔

یہ کہنا مشکل ہے کہ سندھی راہنماؤں اور دانشوروں کی شناخت کی یہ تعریف، سندھی تنخواہ دار طبقہ کو کس حد تک قابل قبول ہو گی۔ کیونکہ اس قسم کے اشارے بھی مل رہے ہیں کہ اس نقطہ نظر کو رد کر دیا جائے، یہ کوشش ان لوگوں کی جانب سے ہے کہ جو سندھی نیشنل ازم کی انتہا پسند شاخ سے تعلق رکھتے ہیں، یہ سندھ کے لوگوں کی خواہشات اور ضروریات سے زیادہ اپنی ذاتی مفادوں کو پورا کرنا چاہتے ہیں۔ ان میں ایک گروپ وہ ہے کہ جو خود کو ”انقلابی مارکسزم“ کا پیرو کار کرتا ہے۔ سندھ کا مسئلہ صرف یہی نہیں ہے کہ اس میں دو مختلف تنخواہ داروں کے طبقے شامل ہیں، بلکہ یہ بھی ہے کہ یہاں کی جو صنعتی کلاس ہے اس میں بھی کئی اتحنک گروپوں کے لوگ شامل ہیں۔ لہذا ان کی وجہ سے معاملات بہت زیادہ پیچیدہ اور اچھے ہوئے ہو گئے ہیں۔ سندھ کی صنعتی کلاس بالکل غیر سندھی ہے۔ آزادی سے قبل کراچی کی ورکنگ

کلاس بلوج کمرانیوں پر مشتمل تھی جو کہ مکران سے یہاں ہجرت کر کے آئے تھے۔ تقسیم کے بعد سندھ کے بڑھتے ہوئے صنعتی شہروں کراچی، حیدر آباد اور سکھر میں ورکنگ کلاس میں مہاجرین کی اکثریت ہو گئی۔ جیسے جیسے سندھ کے ان شہروں میں صنعتیں قائم ہونا شروع ہوئیں سرحد اور پنجاب (پوٹوہار) کی نیاہ آبادی والے علاقوں سے کہ جہاں زمین کے چھوٹے چھوٹے نکڑے خاندانوں کی کفالت نہیں کر سکتے تھے، وہ نئے موافقوں کی تلاش میں سندھ میں آتا شروع ہوئے۔ سندھ کے دیکیں علاقوں سے کسان شر میں اس لئے نہیں آئے کہ وہاں زمین اور آبادی کے درمیان توازن خاصہ مناسب تھا، اس لئے حالات نے انہیں زمین سے رشتہ نہیں تزویا اور سندھی کسانوں کی اکثریت دیسا توں میں رہی۔ یہ ابھی تھوڑے عرصہ کی بات ہے کہ سندھی زمینداروں نے، زراعت کو ماؤرن اور میکے نائز کرنے بعد کسانوں کو ہزاروں کی تعداد میں بے دخل کرنا شروع کر دیا ہے۔ اس کے نتیجے میں جو انتہا پسند سیاست پیدا ہوئی، اس کی وجہ سے غیر سندھی کہ جن میں پٹھان خاص طور سے قابل ذکر ہیں وہ انہیں بازو کی قدامت پسند سیاست میں شامل ہو رہے ہیں یا ڈرگ اور ہتھیاروں سے متعلق ماafia کا حصہ بن رہے ہیں۔

کراچی جو کہ سندھ کا کیپٹل ہے وہ اس لحاظ سے خصوصیت کا حامل ہو گیا ہے۔ یہاں پٹھانوں اور مہاجرین کے درمیان نسلی فسادات اور دہشت گردی ہو رہی ہے، ان فسادات نے ایک ایسی شکل اختیار کر لی ہے کہ جو معلوم ہوتا ہے کہ ہیشہ رہے گی۔ یہاں پر پٹھانوں کی ایک منظم جماعت ہے جو کہ ڈرگ، اور غیر قانونی اسلحہ کی فروخت کی تجارت میں ملوث ہے۔ یہ ماafia شری زمینوں پر بھی قبضہ کرتی ہے، ان زمینوں کو پلائوں میں تبدیل کر کے یا مکانات تعمیر کر کے انہیں مارکیٹ میں فروخت کرتی ہے۔ شر کی انتظامیہ اس ماafia کے کنشوں میں ہے، لہذا یہ براہ راست لاءِ اینڈ آؤر کی ایجنسیوں کو بھی کنشوں کرتی ہے۔ اس سلسلہ میں انہیں مکمل آزادی ہے۔ وہ کسی ایسے ڈولپمنٹ کو برداشت نہیں کر سکتے کہ جو ان کی راہ میں حائل ہو۔ انہوں نے اس وقت بڑے پیانہ پر فسادات کرائے کہ جب بغلہ دیش کے بھاریوں کو اور گنی میں آباد کر دیا گیا کیونکہ

یہ وہ زمین تھی کہ جس پر ان کی نگاہیں تھیں۔ ان فسادات کی وجہ سے یہ آنے والے مساجر ان کا نشانہ بننے، اور جیسا کہ کہا جاتا ہے کہ ان فسادات میں جو پٹھان مافیا نے کرائے، اتھاریز کا ان کے ساتھ تعاون تھا۔ اس کا اندازہ اس سے ہوتا ہے کہ جو ان اتحنک فسادات میں دہشت گردی کے نتیجہ میں ہوا، اس نے اس کے پس پشت ہونے والی تنظیم اور مفادات کو آشکارا کر دیا۔ اس پس مظہر میں اتحنک اتحاد کو مضبوط کرنے کی کوششیں بھی ہوئیں، لیکن فسادات کے بارے میں یہ نہیں کہا جا سکتا کہ یہ خالص اتحنک بنیادوں پر ہوئے تھے، اس کے پیچھے ان طاقتوں گروپوں اور فسادات کو سمجھنا ضروری ہے کہ جنہوں نے ان فسادات کو ہوا دی یہاں بھی ان پٹھان راہنماؤں نے کہ جن کا تعلق باسیں بازو سے تھا، وہ ان حالات میں صحیح راہنمائی کرنے میں بری طرح سے ناکام ہوئے، اور نہ ہی انہوں نے ان لوگوں کو سمارا دیا کہ جو ان فسادات کی وجہ سے متاثر ہوئے تھے۔

جمال تک مستقبل کا سوال ہے، تو ہندوستان اور پاکستان کے ہونے والے اتحنک مقابلہ بازی کے بارے میں جواب دینا یا حل ملاش کرنا مشکل ہے۔ لیکن یہ ضرور کہا جا سکتا ہے ان کی محدود طبقاتی بنیادوں کے پیش نظر اگر ان کے مفادات کو تسلیم کرتے ہوئے، ان کو صحیح طریقہ سے پورا کرنے کی کوشش کی جائے تو یہ ایک ٹھیک قدم ہو گا اتحنک گروپوں میں جو غیر مراعاتی لوگ ہیں، اگر ان کے جائز مطالبات کو پس پشت ڈال دیا گیا، اور اتحنک تحریکوں کی مخالفت کی گئی، تو اس صورت میں یہ محروم لوگ مراعاتی طبقہ کے آہ کار بن جائیں گے، اور یہ لوگ اپنے مفادات کے لئے میراث اور صلاحیت کے نعرے بلند کریں گے۔ اگر اتحنک مطالبات کو اس نعرے کی روشنی میں دیکھا گیا کہ ”قومی تضادات“، طبقاتی تضادات پر فوقیت رکھتے ہیں، تو اس کا مطلب یہ ہو گا کہ عام لوگوں کی توانائی کو ناالنصافیوں کے خلاف استعمال نہیں کیا جائے گا، بلکہ تحریک کی راہنمائی، زمینداروں، وڈیروں، سیاسی موقع پرستوں کے حوالہ کر دی جائے گی، یا معاملات کو حل کرنے کا اختیار بدمعاشوں اور غنزوں کو مل جائے گا اس کا مطلب یہ ہو گا کہ ملکی سیاست اس توانائی کو استعمال کرنے میں ناکام ہو جائے گی کہ جو معاشرے کو

ترقی کی جانب لے جا کر مساوات اور انصاف پر مبنی معاشرے کی تشكیل کرتی ہے۔  
جزءہ علوی کا یہ مضمون:

Politics of Ethnicity in India and 'Pakistan, Sociology of Developing Societies: South Asia. Edited by Hamza Alavi, and John Harriss. London, Mcmillon, 1989.

میں چھپا تھا۔

### حوالہ جات

1. Ballard, R. C. (1976) "Ethnicity: theory and Experience" *New Community* V. 3.
2. Brass, P. (1985) *Ethnic group and the state*: Croom Helm. p. 49
3. Bromley, Yuri and Kozow, V. I. (1987) "The theory of Ethics and Ethnic Processes in the Soviet Sciences" in: *Comparative Studies in Society and History*.
4. Mansergh N. and Moon, P. (1981) *Constitutional Relations Between Britain and India: the Transfer of Power 1942-47*, Vol. X, London: HMSO.
5. Singh, Gopal, (1984) "Social-Economic Bases of the Punjab Crisis," *Economic and Political Weekly* 7 January, P. 63. Bushan, Bharat (1985) "the origins of Rebellion in the Punjab", *Capital and Class*, 24, winter.
6. Alavi, H. (1987) "Pakistan and Islam: Ethnicity and Ideology" in Fred Holliday and Hamza Alavi eds. *State and Ideology in the Middle East*. London Macmillan.

7. Bose, N. K. (1967) *Problems of National Integration*. Simla. pp. 47, 50.
8. Weiner, M. (1978) *Sons of the Soil: Migration and Ethnic Conflict in India*. Princeton: Princeton University Press.
9. Galanter, Marc. (1978) "Who are the Backward Classes?" EPW, 28 October, P. 1816.
10. Rudolph, L. I. Rudolph (1987): *In Pursuit of Lakshmi: The Political Economy of the Indian State*. Chicago, the University of Chicago Press.
11. Bose, Pradip K. (1981) "Social Mobility and Caste Violence" EPW 18 April 1981.
12. Kapur, Rajiv, (1986) *Sikh Separatism: The Politics of Faith*, London: Allen & Unwin. P. XV.
13. Barrier, N. G. (1970) *The Sikhs and their Literature*, Delhi: Manoher Book Service. PP. XXIV-XXV.
14. Kapur, P. 18.
15. Kapur, P. 217.
16. Singh, Gopal (1984) "Social Economic Bases of the Punjab Crisis" EPW 7 January. P. 461  
Bushan, Gopal (1985) "The Origin of Rebellion in the Punjab". *Capital and Class*, 24 winter. PP. 7-8.
17. Bandung File, Channel 4, 19 September 1986.
18. Alavi, Hamza (1983) " Class and State in Pakistan". in H. Gardezi and J. Rashid ed. *Pakistan: the Roots of Dictatorship*, London! Zed Books.

# مسنخ شدہ تاریخ: ہندوستان و پاکستان میں تاریخ نویسی

ڈاکٹر مبارک علی

(1)

قرон وسطی میں، یورپ اور ایشیا، دونوں براعظموں میں تعلیم کی تمام ترمذہ داری مذہبی اداروں پر تھی۔ ریاست نے تعلیم کی ذمہ داری سے خود کو آزاد کر کھا تھا۔ اس کا نتیجہ یہ تھا کہ یورپ میں چرچ تعلیم کو اپنے عقائد کے لئے استعمال کرتا تھا اور ہر اس نظریہ اور فکر کی بحث سے مخالفت کرتا تھا کہ جو مذہبی عقائد کے خلاف ہوں۔ اسلامی معاشروں میں تعلیم کی ذمہ داری یا تو انفرادی علماء کی تھی کہ جو اپنے گھروں پر تعلیم دیا کرتے تھے یا مدرسون کے نظام کی تھی کہ جمال طلباء مذہبی تعلیم حاصل کرتے تھے۔ مغرب اور مشرق، دونوں جگہوں پر تعلیم کا مقصد عقائد کی حفاظت اور اس کا دفاع تھا۔ یورپ میں جب لوٹھرنے پوپ اور چرچ کی اخترائی کو چیلنج کیا، تو چرچ نے اپنے دفاع اور اپنے عقائد کے تحفظ کے لئے بہت زیادہ توجہ تعلیم اور تعلیمی اداروں پر دی۔ اس مقصد کے لئے 1540ء میں جیسوسوئنس (Jesuits) کی ایک سوسائٹی کا قیام عمل میں آیا؛ جس نے باتفاقہ، منصوبہ بندی کے تحت تعلیمی پروگرام کو تشکیل دیا تھا کہ اس کے ذریعہ سے وہ پروٹوٹٹست ازم کا مقابلہ کر سکیں۔ اپنے تعلیمی معیار، تحقیق، اور اساتذہ کی بے لوث محنت کی وجہ سے سوسائٹی نے یورپ کے علاوہ، دوسرے براعظموں میں بھی کیتھولک عقیدے کی دفاع کے لئے بہت کام کیا۔

اسلامی معاشرے میں مدرسہ کا نظام اگرچہ سب سے پہلے خراسان سے شروع ہوا۔ مگر مذہبی معاملات اور تنازعات میں اس کا عمل اس وقت ہوا کہ جب نظام الملک طوسی سلوتوی وزیر نے فاطمیوں کے عقائد کے خلاف، یا الازھر کے مقابلہ میں بغداد میں مدرسہ

نظمیہ کی بنیاد ڈالی کہ جس کا پہلا صدر مدرس امام غزالی کو مقرر کیا تاکہ وہ سنی عقائد کی ترقی و ترویج کے لئے طلباء کو تیار کریں۔

الذرا قرون وسطی میں مذہبی اداروں نے تعلیم کو اپنے سلطنت میں رکھا اور کوشش کی کہ عقائد کے خلاف کوئی فکر یا تحریک نہ ابھرنے پائے۔ ریاست نے اگرچہ تعلیم کے سلسلہ میں براہ راست تو توجہ نہیں دی، مگر اس نے مذہبی اداروں کی اس سلسلہ میں پوری پوری مدد کی۔ چنانچہ چرچ کو جو نیکس ادا کرتے تھے، اس کا استعمال وہ اپنے تعلیمی اداروں کے قیام پر کرتے تھے۔ اسلامی معاشروں میں حکومتوں کی جانب سے علماء کو مدد معاش کے نام پر زمین ملتی تھی، یا وقف کے ذریعہ مدارس کو مالی مدد دی جاتی تھی، اس لئے یہ تعلیمی ادارے ریاست اور حکومت کی مدد کرتے تھے اور لوگوں کو اطاعت و فرمائی برداری پر آمادہ کرتے تھے۔

یورپ میں چرچ اور اس کے تعلیمی اداروں کو فرانسیسی انقلاب کے دوران (1789) ختم کر دیا گیا اور نیشنل کنونیشن (95-1792) نے ایسے تعلیمی اداروں کو قائم کیا کہ جن کا بنیادی مقصد سیکولر تعلیم کا فروغ تھا۔ کیونکہ اب ریاست کو ایسے علوم و فنون کے ماہرین کی ضرورت تھی کہ جو اس کی صنعتی و سائنسی ترقی میں مدد کر سکیں، ان میں خصوصیت سے صنعتی علوم، انجنینرگ، آرٹ اور ڈیزائن قابل ذکر تھے۔ اس دوران جو تعلیمی ادارے قائم ہوئے ان میں لفظ "قوی" کا اضافہ کیا گیا۔ جیسے "نیشنل کنزر ویٹوری آف آرٹس اینڈ انڈسٹریز" نیشنل انسٹی ٹیوٹ وغیرہ۔ اس کا مطلب تھا کہ اب تعلیم کا مقصد عقائد کا دفاع نہیں بلکہ قوم کا دفاع اور اس کے مفادات کا تحفظ ہے۔

جب 1799 میں پولین، فرانس میں بر سر اقتدار آیا تو اس نے تعلیم کی اہمیت کا اندازہ لگاتے ہوئے اسے قوی مفادات کے ساتھ ساتھ اپنے شخصی مفادات کے لئے استعمال کیا۔ اس مقصد کے لئے اس نے پہلا کام یہ کیا کہ فرانس کے تمام تعلیمی اداروں کو مرکز کے ماتحت کر دیا۔ اب کسی کو اس بات کی اجازت نہ تھی کہ حکومت کے

لاسنس کے بغیر کوئی اسکول کھول سکے۔ یا کسی اوارے میں پڑھا سکے۔ یونیورسٹی آف فرانس کو یہ اختیارات دیئے کہ وہ ملک میں ایک جیسا تعلیمی نظام قائم کرے۔ لہذا تمام اسکولوں کے لئے ضروری تھا کہ وہ ایسا نصاب پڑھائیں کہ جس میں عیسائیت کی اخلاقیات اور صدر مملکت سے وفاداری سے متعلق اس باق ہوں۔ مثلاً جب کسی طالب علم سے یہ سوال کیا جاتا تھا کہ عیسائی مذہب کے ماننے والوں کے اپنے حکمران کے لئے کیا فرائض ہوں، تو طالب علموں کو اس کا یہ جواب دیا جاتا تھا کہ وہ اپنے حکمرانوں سے محبت کرتے ہیں، ان کے وفادار اور تابع ہیں، ان کے لئے فوجی خدمات کے لئے تیار ہیں اور ملک کے دفاع اور تحفظ کے لئے وہ ہر قسم کے نیکیں دینے کو راضی ہیں۔

فرانس کے اس تعلیمی ماؤں کو دوسرے یورپی ملکوں نے بھی اختیار کر لیا۔ انہیں صدی میں ان ملکوں کو جو فوجی اور صنعتی چیلنجز تھے، ان کو ذہن میں رکھتے ہوئے، اور ایک دوسرے سے مقابلہ کرتے ہوئے، ان ملکوں نے عوامی سطح پر تعلیم کو پھیلایا تاکہ لوگوں کی صلاحیتوں کو بروئے کار لاتے ہوئے، اپنے ملکوں کی ترقی میں ان کو شریک کریں۔ خاص طور سے برطانیہ کو پروشیا اور شمالی امریکہ کی صنعتی ترقی سے برا خطرہ تھا، اس مقصد کے لئے اس نے خاص طور سے تعلیم پر زیادہ سے زیادہ توجہ دی اور پورے ملک میں اسکولوں کو سرکاری تحويل میں لے لیا تاکہ عوامی سطح پر لوگوں کو تعلیم دے سکے۔

لیکن جیسے ہی ریاست نے تعلیم کو اپنے کنشوں میں لیا تو اس کے ساتھ ہی اس نے تعلیم کو اپنے مفادات کے لئے استعمال کرنا شروع کر دیا۔ اور اس کے ذریعہ نیشنل ازم، حب الوطنی، قومی ہیروز سے محبت اور ملک و قوم کے لئے قربانی کے جذبات کو ابھارا گیا۔ لہذا نصاب کی کتابوں اور ان کے موضوعات پر خصوصی توجہ دی گئی تاکہ طالب علموں کے ذہن کو کنشوں کر کے انہیں ریاست کے مفادات کے لئے استعمال کیا جائے۔ تعلیم کے ذریعہ نوجوان نسلوں کے ذہنوں کو ڈھالنا، اور ان کو مکمل طور پر کنشوں کرنے کے لئے ریاست نے نصاب کی کتابوں کی تیاری پر خصوصی توجہ دی۔ خاص طور سے ریاستی کنشوں کا سب سے زیادہ اثر تاریخ پر ہوا۔ تاریخ کی نصاب کی کتابوں میں

حکومتوں، اور حکمرانوں نے نہ صرف تحریف کی بلکہ واقعات کے بیان اور ان کے حقائق کو بھی مسخ کیا تاکہ اس کے ذریعہ صرف وہ تاریخی معلومات طالب علموں تک پہنچائی جائیں کہ جو ریاست کے مفاہات میں ہیں اور ان واقعات کو نظر انداز کر دیا جائے کہ جس سے "قومی مفاہات" خطرے میں ہوں۔ تاریخ میں ان موضوعات کو منتخب کیا کہ جن سے حکمران طبقوں کی حکمرانی کا جواز ثابت ہو۔ لہذا تاریخ کے اہم موضوعات میں "قومی ہیروز اور قومی شخصیتیں" شامل ہوتی ہیں۔ ان شخصیتوں کے کروار اور اوصاف کو بڑھا چڑھا کر پیش کیا جاتا ہے تاکہ طالب علموں کے ذہن میں یہ رائج ہو جائے کہ ملک کا وفاع اور تحفظ کرنے والے یہی لوگ ہیں۔ دوسرے اہم موضوعات میں جنگیں اور فتوحات اہم ہوتی ہیں۔ لیکن شکنشوں کو یا تو چھپا دیا جاتا ہے یا نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔ تاریخ کے نصاب کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ اس کے ذریعہ طالب علموں میں قوم و ملک کے بارے میں فخر کے جذبات کو پیدا کیا جاتا ہے۔

اگرچہ مختلف اوقات میں ریڈیکل اسکالرز اور مورخوں نے تاریخ کے اس غلط استعمال اور واقعات کو مسخ کرنے پر اعتراضات کیا ہے، اور ریاست کے تاریخی نظریات کو چیلنج کر کے مقابل نقطہ نظر کو پیش کیا ہے، مگر ریاست کی قوت و طاقت اور ذرائع ابلاغ پر اس کے کنشوں کے باعث ان کی آواز دبی رہتی ہے۔

برطانیہ کے تاریخ کے نصاب پر تقيید کرتے ہوئے، 1990 کی دہائی میں ریڈیکل مورخوں کے گروپ "ہسٹری ورک شاپ" نے کہا کہ یہ نصاب ایسا ہے کہ جس کے ذریعہ طالب علموں میں فخر اور جنگجویانہ ذہن پیدا ہوتا ہے۔ تاریخ کو سرکاری دستاویزات کی مدد ہے لکھا گیا ہے جس کی وجہ سے ریاستی نقطہ نظر ابھر کر آتا ہے۔ زیادہ توجہ واقعات اور تاریخوں کو یاد کرنے یا ان کا رتالاگنے پر ہے، اس میں قطعی یہ خیال نہیں رکھا گیا کہ طالب علموں میں تخلیقی اور تخیلاتی صلاحیتوں کو ابھارا جائے۔

نوآبادیاتی نظام کے خاتمه کے بعد جب آشیا و افریقہ کے ملک آزاد ہوئے تو انہوں نے "قومی ریاست" کے یورپی مائل کو اختیار کرتے ہوئے تعلیمی نظام کو ریاست کی تحولیں میں لے لیا اور اس کے ذریعہ انہوں نے ایک قوم، ایک زبان، اور کچھ حالات

میں ایک مذہب کا نعروہ بلند کرتے ہوئے قومی یک جمی اور قومی اتحاد کی تبلیغ کی۔ نصاب کی کتابوں میں تحریک آزادی کے ہیروز اور بانیان ملک (Founding Fathers) کے کارناموں کو بڑھا چڑھا کر پیش کیا گیا اور ہر شری کے ذہن میں اس خیال کو بخالیا گیا کہ حب الوطنی اور قریانی اہم صفات ہیں کہ جو فرد کے کردار میں ہونی چاہیں۔ تاریخ کے اس نقطہ نظر سے ان جماعتوں اور طبقوں نے پورا پورا فائدہ اٹھایا کہ جن کا ریاست پر تسلط تھا۔ ان سیاسی خاندانوں نے کہ جنوں نے نوآبادیاتی حکومتوں کے خلاف جدوجہد میں حصہ لیا تھا، انہوں نے اس کے بدلہ میں سیاسی مراعات حاصل کر کے، اپنے لئے تاریخی جواز حاصل کیا۔

تاریخ کو جب بھی مسخ کیا جاتا ہے اور واقعات کو مفادات کے پیش نظر ڈھال لیا جاتا ہے تو اس کے نتیجہ میں پورے معاشرے کی ذہنیت بدل جاتی ہے، لوگ جھوٹی قسم کے فخر اور انا میں بیٹلا ہو جاتے ہیں۔ اپنے رو عمل میں مبالغہ آئیزی کی حد تک چلے جاتے ہیں اور اپنی مظلومیت کے بارے میں بے حد حسas ہو جاتے ہیں، نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ یا تو وہ مااضی کی شان و شوکت میں کھو جاتے ہیں، یا اپنی مظلومیت کے صدمہ سے دماغی توازن کھو بیٹھتے ہیں۔ پوری قوم ذہنی مریض بن جاتی ہے، اور ایک ایسے چکر میں گرفتار ہو جاتی ہے کہ جس سے نکلنے کا کوئی راستہ نہیں ہوتا ہے۔

یورپ اور ایشیا دونوں ملکوں میں جنگوں نے قومی اور حب الوطنی کے جذبات کو پیدا کرنے میں نمایاں مکار ادا کیا ہے۔ ان جنگوں کے نتیجہ میں قومی یادگاریں تعمیر کرائی ہیں تاکہ جنگوں کی یاد لوگوں کے دلوں میں باتی زر ہے۔ لیکن ان یادگاروں کا مقصد فتوحات سے ہوتا ہے، نکستوں سے نہیں، لوگ ان سے جنگ کی قتل و غارت گری و تباہی و بربادی کے بارے میں کچھ نہیں سوچتے، بلکہ اس سے قومی بہادری و جرات کا سبق لیتے ہیں۔ فتوحات کی یہ یادگاریں دو قوموں کے درمیان دوستی و امن و امان پیدا کرنے میں رکاوٹ بن جاتی ہیں، کیونکہ یہ فالج قوموں کے لئے باعث فخر ہے، تو مفتوقوں کے لئے باعث شرم۔ اس لئے حال ہی میں جب یورپیں پارلیمنٹ نے برلش گورنمنٹ سے یہ مطالبہ کیا کہ وہ واٹلو اسٹیشن کا نام بدل دے۔ کیونکہ اس سے نپولین

کی جنگوں کی یاد تازہ ہوتی ہے تو اس پر برٹش گورنمنٹ نے یہ کہہ کر انکار کر دیا کہ اس یادگار کے ذریعہ وہ فرانسیسیوں کو یہ پیغام دینا چاہتے ہیں انہوں نے ویلنگٹن کے ہاتھوں عبرت ناک شکست کھائی تھی۔ لہذا برٹش گورنمنٹ قطعی اس پر تیار نہیں ہو گئے کہ وہ ٹرا فلکر اسکوڑ میں نیلسن کے ستون کو توڑ دے اور فرانسیسیوں کے خلاف ہونے والی فتح کی یادگار کو منادے۔ یہی کچھ صورت حال دوسرے ملکوں میں بے کہ جوان یادگاروں کو باقی رکھنا چاہتے ہیں۔

بہرحال اس قسم کی کوششیں ضرور ہوتی ہیں ان ملکوں میں کہ جو ماضی میں ایک دوسرے سے بر سر پیکار رہیں، اور جو تاریخی مواد کی وجہ سے ایک دوسرے سے نفرت کرتی ہیں، ان کے درمیان کیسے مفاہمت کو پیدا کیا جائے۔ اس قسم کی کوشش جرمن اور پولینڈ کے مورخوں نے کی۔ یہ کوشش اس صورت میں کامیاب ہو سکتی ہے کہ جب ماضی کی غلطیوں کو تسلیم کر لیا جائے اور دوسرے کے نقطہ نظر کو بر ایر کی جگہ دی جائے۔ اگر دونوں جانب سے انتہا پسندی کا مظاہرہ ہو تو اس صورت میں مفاہمت ناممکن ہو جاتی ہے۔

## (2)

بر صغیر ہندوستان کی تاریخ نویسی میں 1930 کی دہائی میں فرقہ واریت داخل ہو گئی تھی، اور تاریخ کو مسلمان اور ہندو نقطہ نظر سے لکھا جانے لگا تھا۔ اگرچہ آزادی کے بعد ہندوستان میں تاریخ نویسی میں انقلابی تبدیلیاں آئیں اور تاریخ کا مضمون انتہائی اہم دلچسپ اور مختلف النوع ہو گیا۔ لیکن اس کے باوجود محلی سطح پر فرقہ وارانہ نقطہ نظر کو عام طور پر مقبولیت رہی۔ خصوصیت کے ساتھ نصاب کی کتابوں میں جو کہ ہندوستان کی مختلف ریاستوں میں پڑھائی جاتی تھیں، ان میں تاریخ کو فرقہ وارانہ نقطہ نظر سے پڑھایا جاتا رہا جس کی وجہ سے نوجوان طالب علموں کے ذہن میں تاریخ کا یہی نقطہ نظر گمراہی کے ساتھ بیٹھ گیا۔ فرقہ واریت کے اس نقطہ نظر کو اس وقت اور تقویت ملی کہ جب ہندوستان میں بی۔ بے۔ پی کی حکومت قائم ہوئی، تو اس نے نہ صرف تعلیمی اداروں

میں بلکہ تحقیقی اداروں میں بھی تاریخ کو اپنے نقطہ نظر سے لکھوانا شروع کر دیا۔  
 (Communalism Combat)

بھی سے نکلنے والے رسالہ کمیونل ازم کم بیٹ (Communalism Combat) نے اپنے اکتوبر 1999ء کے ایشو نمبر 52 میں، خاص طور سے گجرات اور مہاراشٹر میں تاریخ کی نصابی کتب کا جائزہ لیتے ہوئے، نشانہ ہی کی ہے کہ تاریخ کے اس فرقہ وارانہ نقطہ نظر کی وجہ سے ہندوستان کی نئی نسل کو تنگ نظر، اتنا پسند، اور فرقہ پرست بنایا جا رہا ہے۔ امثال گجرات اسیت پرور نے جماعت پنجم کے طالب علموں کے لئے سو شل اشٹی کی نصاب کی کتاب کے بارے میں جو بدایات دی ہیں، وہ حسب ذیل ہیں:

- 1 قدمیم عمد: ویدک زمانہ سے ہرش و روشن تک سیاسی تاریخ
- 2 ویدک ادب، جو کہ ہندوستانی کلچر کی بنیاد ہے۔ اس کی تفصیلات
- 3 ہندوستانی کلچر میں عورت کے باعزت مقام کے بارے میں تفصیلات
- 4 یہ بتانا کہ ہندوستانی معاشرہ میں اعلیٰ سماجی مرتبہ پیدائش کی وجہ سے نہیں بلکہ صلاحیت کی بنیاد پر ملتا ہے

- 5 رامائن اور مہابھارت کے ذریعہ ہندوستانی کلچر کی اقدار کو اجاگر کیا جائے۔
- 6 خاص طور سے بتایا جائے کہ ہندوستان کی گھریلو زندگی کی خوبصورتی، سچائی کو برقرار رکھنے کے لئے ہر قسم کی قربانی دینے کا جذبہ لوگوں میں موجود ہے۔
- ان بدایات کی روشنی میں قدمیم ہندوستان "ویدک ہندوستان" بن کر ابھرتا ہے، یعنی "ہندو ہندوستان۔" اس میں وادیِ سندھ کی تہذیب کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔ آگے چل کر نصاب کی کتاب میں لکھا ہے کہ مسلمانوں کی آمد تک ہندوؤں نے تہذیب و تہذین اور کلچر میں بے انتہا ترقی کی، مگر یہ ترقی اس وقت ختم ہو گئی کہ جب "ہندو برتری کا خاتمه ہوا" اور مسلمانوں کی حکومت قائم ہوئی۔

"ہندوستان میں آریوں کی آمد ہے (تقرباً: 2000 ق-م)

اور ہندو حکمرانی کے خاتمه تک (تقرباً: 1200ء) ہندوستانی تہذیب و تہذین نے زندگی کے مختلف پہلوؤں میں بیش بماء اضافے کئے، ان اضافوں میں خاص طور سے اخلاقی اقدار کی اہمیت ہے۔ اسی

وجہ سے ہندوستان کی تہذیب آج تک اپنے کلچر کی شکل میں زندہ ہے، جب کہ دوسری قدیم تہذیبیں جیسے کہ مصری، میسوپونائیہ (عراق) اور چینی تہذیبیں تاریخ میں غائب ہو گئیں۔ ان ملکوں میں کلچر کا وہ تسلسل نہیں ہے جو کہ ہندوستانی کلچر میں ہے۔  
(استندرڈ نہم)

اس فساب کی کتاب میں کہیں بھی، شیو کے ماننے والوں اور بدھ مت کے پیروکاروں کے درمیان جو کش کمکش تھی اس کا ذکر نہیں ہے، اور نہ ہی عورتوں اور اچھوتوں کے استھان اور ان کے کم تر سماجی رتبہ کے بارے میں کوئی معلومات ہیں۔ فساب کے متن سے جو بات ابھر کر آتی ہے وہ یہ کہ ہندو عدم تشدد کے پیروکار اور رواداری کو ماننے والے تھے، جب کہ دوسرے حملہ آور تھے اور تشدد کے حاوی تھے۔ ہندو معاشرے میں ذات پات کے نظام کے بارے میں گجرات بورڈ کی استندرڈ نہم کی سو شل اشٹیز کی کتاب میں لکھا ہے کہ:

ورن (یا ذات پات) کا نظام آریاؤں کی جانب سے انسانیت کے لئے ایک قیمتی تحفہ ہے یہ معاشرے کی سماجی اور معاشری تنظیم تھی کہ جسے "محنت کی تقسیم" کے اصول پر تشكیل دیا گیا تھا۔ علم، دفاع، تجارت اور زراعت کسی بھی معاشرے کی زندگی کے اہم پہلو ہیں۔ آریاؤں نے معاشرہ کو چار ذاتوں (ورن) میں تقسیم کر دیا۔ وہ لوگ کہ جو عالم تھے اور تعلیم سے مسلک تھے، یہ لوگ بڑھن یا پروہن کھلائے۔ جو ملک کا دفاع کرتے تھے وہ کشتیری کھلائے، جو لوگ کہ تجارت اور زراعت کے پیشوں میں تھے وہ ولیش کھلائے۔ وہ لوگ کہ جو ان تین ذاتوں کے ملازم یا غلام تھے، وہ شودر کھلائے۔ ابتداء میں ذاتوں کی یہ تقسیم میں سختی نہیں تھی، لوگ ایک ذات سے دوسری ذات میں اپنی صلاحیت اور قابلیت کی بنیاد پر جا سکتے تھے۔ لیکن بعد میں ذات

پات میں سختی آتی گئی اور کسی کی ذات کا تعین اس کی پیدائش سے ہونے لگا۔ اس کے نتیجہ میں معاشرہ مستقل طور پر ذات پات میں تقسیم ہو کر رہ گیا۔ اب ہم اپنی ذات کے بن گئے، جب کہ شودوروں کا تعلق پھلی ذات سے ہو گیا۔ یہ تقسیم مصلحین کی کوششوں کے باوجود قائم رہی۔ لیکن ذات پات کی اس تقسیم کی وجہ سے معاشرہ کی جو سماجی اور معاشی نیادوں پر تشكیل ہوئی، اور اس سے جو فائدہ ہوئے، ان کو نظر انداز نہیں کرنا چاہئے۔

کتاب کے متن میں اچھوتوں کے بارے میں معلومات نہیں ہیں۔ لیکن موجودہ دور میں ان کے بارے میں لکھا گیا ہے کہ ”شیدوں کاست اور شیدوں قبائل کی خرابی اور پس ماندگی کی وجہ ان کی جالت اور تعلیم سے دوری ہے۔“ (سوشل اسٹریز، جماعت نہم)

ان اقتباسات سے اندازہ ہوتا ہے کہ متن کو اس طرح سے لکھا گیا ہے کہ طالب علموں کے ذہن میں ذات پات کے بارے میں منفی جذبات پیدا نہ ہوں۔ خصوصیت سے اس میں اچھوت لوگوں کے بارے میں خاموشی ہے کہ صدیوں سے انہیں ہندو معاشرے میں جس ذیل حالت میں رکھا گیا، اس کا کوئی تجربہ نہیں۔ نہ ہی موجودہ دور میں دولت اور امپیڈکر کی تحریک کا کوئی ذکر ہے۔

جہاں تک قدمیم ہندو سماج میں عورت کی حیثیت کا تعلق ہے۔ گجرات اسٹیٹ کی سوشنل اسٹریز کی نصاب کی کتابوں میں اس پر کوئی واضح تحریر نہیں ہے۔ منوسرتی اور منودھرم شاستر کے بارے میں یہ تو کہتے ہیں کہ یہ دونوں کتابیں ہندو قانون کی تشكیل کرتی ہیں اور پرانوں میں کہ جو مذہبی کتابیں ہیں، مگر ان میں ہندو کلچر کے بارے میں بیش بہا معلومات ہیں۔ لیکن یہ نہیں بتاتے کہ ان ہندو قوانین میں عورت کا کیا مقام ہے؟ ”ہہڑی اور سوکس“ کی کتاب جسے ہارت (Hart) اور بارو (Barrow) نے ایڈٹ کیا ہے، اس میں انہوں نے ہندوستان کی تاریخ میں ”راجپتوں“ کو غاصب اہمیت دی ہے، کیونکہ ”راجپوت ہندوستان کی تاریخ میں آخری حکمران تھے۔“ ”راجپوت رسم و

رواج۔" کے باب میں لکھا گیا ہے کہ "راجپوت اپنی عورتوں کی بے انتہا عزت کرتے تھے۔ عورتوں کو بھی اپنی عزت و آبرو کا خیال تھا۔ وہ جو ہر کی رسم کے ذریعہ خود کو جلا کر مرتا پسند کرتی تھیں بہ نسبت اس کے کہ دشمنوں کی قید میں جا کر بے آبرو ہوں۔" آگے چل کر عورتوں کی حیثیت کے بارے میں لکھا ہے کہ :

راجپوت عورتوں کو معاشرہ میں اعلیٰ مقام ملا ہوا تھا۔ وہ سو بُمر کی رسم میں اپنے شوہر کے انتخاب میں آزاد تھیں۔ وہ سنکرست زبان لکھ پڑھ سکتی تھیں۔ وہ سماجی سرگرمیوں میں حصہ لیتی تھیں۔ یہوہ عورتوں کی دوبارہ سے شادی کی اجازت نہیں تھی۔ راجپوت عورتیں پکی مذہبی تھیں وہ اپنے وقت کا زیادہ حصہ رامائیں اور مہا بھارت کی پاکیزہ کھانیاں سننے میں گزارتی تھیں۔

آگے چل کر لکھا ہے کہ

امراء اور حکمران طبقے ایک سے زیادہ شادیاں کرتے تھے، اگرچہ ان میں سے ایک کو خاص بیگم کا مرتبہ حاصل ہوتا تھا۔ لڑکی کی پیدائش کو خاندان میں برا سمجھا جاتا تھا، اکثر حالات میں اس کو پیدائش کے فوراً "بعد مار ڈالا جاتا تھا۔

لڑکیوں کی کمر عمری میں شادی کر دی جاتی تھی تاکہ ان کی عزت محفوظ رہے۔ شادی کے بعد راجپوت عورتیں اپنے شوہر کے لئے زندگی وقف کر دیتی تھیں۔ وہ عزت کی خاطر اپنی زندگی قربان کر دیتی تھیں۔

راجپوت عورتوں کا ستی ہوتا اور جو ہر کی رسم میں خود کو جلا کر مار ڈالنا، ان کی خوبیاں تھیں کہ جنہیں نصاب میں نمایاں طور پر بیان کیا گیا ہے۔ ان تفصیلات کے ذریعہ تاثر یہ دیا گیا ہے کہ ہندو معاشرے میں عورت کا اعلیٰ مقام تھا۔

(3)

1978 میں وہیا بھارتی اکھل بھارتیہ نکسائنس تھن کا قیام عمل میں آیا، اس

کے تحت مدھیہ پردوش میں ودھیا بھارتیہ اسکولوں کا ایک نظام ہے۔ مدھیہ پردوش کے علاوہ دوسری ریاستوں میں ان کے اسکول ہیں۔ ان کی کل تعداد 6000 ہے کہ جن میں 12 لاکھ طالب علم تعلیم حاصل کرتے ہیں۔ ودھیا بھارتیہ اسکولوں میں کلاس وہم تک یہ اپنا نصاب خود تیار کرتے ہیں اور پڑھاتے ہیں۔ ان کی نصاب کی کتابیں سوالات و جوابات کی شکل میں ہوتی ہیں اور طالب علموں سے توقع کی جاتی ہے کہ وہ جوابات کو زبانی یاد کریں۔

ان کی تیار کردہ نصابی کتاب میں ہندوستان کے بارے میں جو معلومات دی گئی ہیں۔ وہ بے انتہا مسخ شدہ اور گمراہ کن ہیں۔ مثلاً ان کی ایک کتاب (نمبر IX) میں کما گیا ہے کہ

ہندوستان دنیا کے قدیم ترین ملکوں میں سے ہے۔ اس وقت جب کہ دنیا کے ملکوں میں تہذیب پیدا بھی نہیں ہوئی تھی، اور لوگ جنگلوں میں برهنہ رہتے تھے، یا اپنے جسموں کو درخت کے پتوں اور جانوروں کی کھالوں سے ڈھکتے تھے، اس وقت ہندوستان کے رشیوں اور منیوں نے دنیا کو تہذیب سے روشناس کرایا۔

اس کی چند مثالیں یہ ہیں:

1- چین میں پلچر کی ترقی کے ذمہ دار قدیم ہندوستان کے لوگ ہیں۔

2- ہندوستان چین کے لئے بحیثیت مال کے ہے۔ ان کے آباؤ ابتداء ہندوستان کے کشتیری تھے۔

3- چین کی پہلی آبادی کا تعلق ہندوستان سے تھا۔

4- ایران میں آباد ہونے والے ہندوستانی (آرین) تھے۔

5- یونان کے لوگ وال کی کی رامائی سے متاثر ہوئے۔ ہومرنے دراصل رامائی کو یونانی زبان میں لکھا۔

6- شمالی امریکہ کے ریئن اندیز کی زبان قدیم ہندوستان کی زبانوں سے نکلی ہے۔

رام جنم بھوی کے بارے میں سوالات و جوابات:

سوال: ایودھیا میں شری رام کی پیدائش کی جگہ کس نے مندر تعمیر کرایا؟  
 جواب: شری رام کے لئے مهاراجہ ششنے۔

سوال: وہ کون سا پہلا حملہ آور تھا کہ جس نے رام کے مندر کو تباہ کیا؟  
 جواب: یوتان کا مے نادر (150ق-م)

سوال: کس نے موجودہ رام کے مندر کی تعمیر کی؟  
 جواب: مهاراجہ چندر گپت و کماجیت (380-413ء)

سوال: وہ کون سا ملزم لیرا تھا کہ جس نے 1033ء میں ایودھیا کے مندروں کو  
 مسماڑ کیا؟  
 جواب: محمود غزنوی کا بھیجا سالار مسعود۔

سوال: وہ کون سا حملہ آور تھا کہ جس نے 1528ء میں رام کے مندر کو تباہ  
 کیا؟  
 جواب: بابر۔

سوال: بابری مسجد کو مسجد کیوں نہیں کہنا چاہئے؟  
 جواب: کیونکہ اس میں موجودہ زمانہ تک مسلمانوں نے کبھی نماز نہیں پڑھی۔

سوال: رام کے کتنے پیروکاروں نے 1528ء سے 1914ء تک مندر کو آزاد  
 کرنے کے لئے جائیں دیں۔  
 جواب: تین لاکھ پچاس ہزار۔

سوال: رام جنم بھوی پر کتنی بار غیر ملکیوں نے حملے کئے؟  
 جواب: 77 مرتبہ۔

(4)

امپکٹ انٹرنیشنل لندن (Impact International) جولائی 1998ء میں ہندوستان  
 میں تاریخ نویسی کے بارے میں یہ رپورٹ شائع کی تھی:  
 ہندوستان میں مسلمانوں نے تقریباً ایک ہزار برس تک حکومت کی۔ اس پر

برطانوی مورخ سر ہنری ایلٹ کو تجھ تھا کہ اتنے طویل عرصہ مسلمانوں کی حکومت میں رہنے کے باوجود ہندوؤں نے مسلمانوں کے ظلم و ستم اور تشدد کے بارے میں کچھ نہیں لکھا اور خاموشی اختیار کی۔ چونکہ اسے ہندوؤں کی تحریروں میں ایسا کوئی مواضیع نہیں ملا، اس لئے اس نے فیصلہ کیا کہ وہ اس پبلو کو اپنی تاریخ میں اجاگر کرے گا۔ ایلٹ نے ”ہندوستان کی تاریخ“ ہندوستانی مورخوں کی زبانی“ (History of India as told by its own Historians) (1867) لکھی۔ اس کتاب میں اس نے مورخوں کے ان بیانات اور اقتباسات کو دیا ہے کہ جن سے مسلمان حکمرانوں کا ظلم و تشدد ظاہر ہو اور ان کی مذہبی انتہا پسندی عیاں ہو۔ ان اقتباسات سے ہندوؤں کے قتل عام، ان کے مندروں کا مسماں کرانا، اور ان پر مذہبی پابندیوں کا لگانا ان کی عبادات میں دخل اندازی کرنا۔ مذہبی جلسے جلوس نکلنے کی مخالفت کرنا۔ ان کے بتوں کو مسخ کرنا اور ان کی عورتوں سے زبردستی شایدیاں کرنا، ثابت ہوتا ہے۔ سر ہنری ایلٹ اور دوسرے برطانوی مورخین نے ہندوستان کی تاریخ لکھتے ہوئے جھوٹ اور دروغ کو حقائق بنا کر اس طرح لکھا کہ یہ سب کچھ تاریخ کا ایک حصہ ہو گئے۔

ہندوستان کے ایک مشہور مورخ ڈشم بھرنا تھے پانڈے، جن کا 1998ء میں ولی میں انتقال ہوا، وہ ان مورخوں میں سے تھے کہ جو تاریخ سے جھوٹ اور دروغ کو مٹانے کی پیش کو شش کرتے رہے۔ انہیں اس حقیقت کا پتہ تھا کہ برطانوی مورخوں نے جو تاریخ لکھی ہے۔ اس سے ان کا مقصد ”پھوٹ ڈالو اور حکومت کرو“ کی پالیسی پر عمل کرنا تھا۔ لارڈ کرزن جو کہ ہندوستان کا گورنر جنرل اور وائسرائے رہا (1895-1896) اس سے انڈیا کے سیکریٹری آف ایمیٹ نے کہا تھا کہ ”تعلیم میں اس قسم کی نصابی کتاب کو تیار کرنا چاہئے کہ جو دونوں کمیونٹیز میں اختلافات کو اور زیادہ پڑھائیں۔“

ایک دوسرے وائسرائے لارڈ ڈفرن (1884-1888) کو سیکریٹری آف ایمیٹ نے نصیحت کرتے ہوئے کہا تھا کہ ”مذہبی جذبات کو زیادہ سے زیادہ ابھارنے میں ہمارا فائدہ ہے۔“ اس سلسلہ میں اسے امید تھی کہ تعلیمی کمیشن جو نصاب تیار کرے گا وہ اس مقصد کو پورا کرنے میں مددگار ثابت ہو گا۔ لارڈ الجن (1862-1863) کو اس کے سیکریٹری

آف ائیش نے کہا تھا کہ ”ہم ہندوستان میں اپنے اقتدار کو مختلف گروہوں اور جماعتوں کو آپس میں برس رکھ کر مضبوط کر سکتے ہیں۔ اس نے تمہارا کام تنازعات کو پیدا کرنا ہے اور کوشش کرنا ہے کہ ان میں باہمی ہم آہنگی نہ ہو۔“

ڈاکٹر پانڈے نے خدا بخش کے اپنے ایک یونیورسٹی میں (1985) اس بات کی وضاحت کی تھی کہ :

”برطانوی حکمران طبقے نے خاص مفوادوں اور مقاصد کے تحت تاریخ کو منع کر کے یہ ثابت کیا کہ ہندوستان میں مسلمان حکمرانوں کا دور ہندوؤں کے لئے جبر و شدہ کا دور تھا۔ اس عمد میں ہندو مسلمانوں کے جبور و ستم کا شکار رہے۔ مزید برآں یہ کہ ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان سماجی، معاشی اور سیاسی لحاظ سے کوئی شے بھی ایسی نہیں کہ جوانی میں آپس میں ملا سکے۔“

ان حالات میں ڈاکٹر پانڈے تاریخ کی تحقیق کے معاملہ میں بہت زیادہ محظوظ تھے۔ اس نے جب کبھی وہ شیک و شبہ والے حقائق سے دوچار ہوتے تو فوراً ”اس کے بارے میں سچائی جانتا چاہتے تھے اور تاریخی حوالوں سے اس کی صداقت کی کھوج لگاتے تھے۔ اس کی ایک مثال یہ ہے کہ انہوں نے تاریخ کی ایک فصل کی کتاب کا مطالعہ کیا کہ جو الہ آباد کے اینگلو۔ بنگالی کالج میں پڑھائی جاتی تھی، اس میں دعویٰ کیا گیا تھا کہ ”تین ہزار بہمنوں نے اس وقت خود کشی کر لی کہ جب ٹپو سلطان نے انہیں زبردستی مسلمان بنانا چاہا۔“ اس کتاب کا مصنف ڈاکٹر ہرپر شاد شاستری، ایک مشور اسکالر اور کلکتہ یونیورسٹی میں شعبہ سنکریت کا صدر تھا۔ ٹپو سلطان جو کہ میسور کا حکمران تھا۔ جس پر اس نے 1782 سے 1799 تک حکومت کی۔ وہ ہندوستان کی تاریخ کا مشور ہیرو ہے۔ وہ انگریزوں سے لڑتا ہوا میدان جنگ میں شہید ہوا۔

اس حوالہ کو پڑھ کر، ڈاکٹر پانڈے کے ذہن میں فوراً یہ سوال آیا کہ ”کیا یہ حق ہے؟“ انہوں نے فوراً ”اس مصنف کو خط لکھا اور اس سے اس واقعہ کے حوالہ کے بارے میں دریافت کیا۔ کئی بار یاد وہانی کے بعد ڈاکٹر شاستری نے جواب دیا کہ اس نے

یہ واقعہ میسور گزیر سے لیا ہے۔ اس پر ڈاکٹر پانڈے نے میسور یونیورسٹی کے وانس چانسلر سر ہری چندر کو لکھا کہ وہ گزیر میں اس حوالہ کو دیکھ کر اس کی تصدیق کریں۔ وانس چانسلر نے یہ خط پروفیسر سری کنتیا کے حوالے کر دیا کہ جو اس وقت گزیر کے نئے ایڈیشن پر کام کر رہے تھے۔

سری کنتیا نے جواب دیا کہ گزیر میں اس قسم کا کوئی واقعہ درج نہیں ہے، انہوں نے مزید لکھا کہ بحیثیت سورخ کے انہیں یقین ہے کہ اس قسم کا کوئی واقعہ پیش نہیں آیا۔ انہوں نے کہا کہ شیپو سلطان کے وزیر اعظم اور کمانڈر ان چیف دونوں برہمن تھے۔ انہوں نے ساتھ میں ان 136 مندرجہ کی فہرست بھی پہنچی کہ جنہیں سلطان کی جانب سے سالانہ مالی امداد ملا کرتی تھی۔

بعد میں کہانی کے اس کہانی کو شاستری نے کریل مائلس (Miles) کی کتاب "ہستری آف میسور" سے لیا ہے۔ مائلس کا دعویٰ تھا کہ اس نے اس واقعہ کو ملکہ و کٹوریہ کی لائبریری میں فارسی مخطوطہ سے نقل کیا ہے۔ جب ڈاکٹر پانڈے نے مزید تحقیق کی تو پتہ چلا کہ ملکہ و کٹوریہ کی لائبریری اس قسم کا کوئی فارسی مسودہ نہیں ہے۔ جھوٹ کو ثابت کرنے کے بعد بھی شاستری کی یہ کتاب ہندوستان کی سات ریاستوں میں پڑھائی جاتی رہی۔ ڈاکٹر پانڈے اپنی اس پوری خط و کتابت کو ٹکلٹہ یونیورسٹی کے وانس چانسلر سر آشوٹوش چودھری کو پہنچوایا۔ انہوں نے فوراً "نوٹس نکالا کہ شاستری کی کتاب کو نصاب سے نکال دیا جائے۔ 1972 میں ڈاکٹر پانڈے یہ دیکھ کر جیان رہ گئے کہ خود کشی والی کہانی کو اتر پردیش کے اسکولوں میں تاریخ کی کتابوں میں پڑھایا جا رہا ہے۔ تاریخ کا یہ جھوٹ وقت کے ساتھ ایک تاریخی حقیقت کی شکل اختیار کر گیا۔

(5)

ہندو انتاپند تاریخ کو کس طرح سے مسخ کر رہے ہیں، اس کا اندازہ اس سے ہوتا ہے کہ حال ہی میں یہ اعلان کیا گیا کہ دو سورخوں نے جن کے نام راجہ رام اور جھا ہیں، انہوں نے وادی سندھ کی مروں کو پڑھ لیا ہے اور رسم الخط کی دریافت نے

تاریخ کے نئے امکشافتات کئے ہیں۔ اس موضوع پر ہندوستان کے رسالہ فرنٹ لائنس نے اپنی اکتوبر 13-2000ء کی اشاعت میں ماٹیکل ونzel (Michael Witzel) اور اسٹیو فارمر (Steve Farmer) کا مضمون شائع کیا، جنہوں نے یہ ثابت کیا کہ ان دونوں مورخوں نے تاریخ کو مسخ کر کے، لوگوں کو گمراہ کرنے کی کوشش کی ہے، انہوں نے تاریجی حقائق اور آثار قدیمه کی شہادتوں سے یہ ثابت کیا کہ یہ سارا جھوٹ ہے۔

واقعہ پر تفصیل سے لکھتے ہوئے انہوں نے لکھا کہ پچھلی گرمیوں میں ہندوستان کے اخباروں میں یہ سننی خیز خبر شائع ہوئی کہ وادی سندھ یا وادی ہنڈہ کے رسم الخط کو دریافت کر لیا گیا ہے۔ انہیا کی یونائیٹڈ نیوز کا یہ اعلان جو اس سننے 11- جولائی 1999ء میں کیا وہ پورے جنوب ایشیا کے ملکوں کے تمام اخباروں میں شائع ہوا۔ اس رسم الخط کو دریافت کرنے کا سرا این۔ ایس۔ رام اور قدیم تحریریں پڑھنے والے ماہر ڈاکٹر نور جحا کے سر ہے۔ انہوں نے دو ہزار سے زیادہ مروں کی تحریروں کو پڑھ کر ان کے معنی دریافت کر لئے ہیں۔ یہ اعلان ہوا کہ اس کی تفصیلات ان دونوں اسکالرز کی کتاب ”وادی سندھ کا دریافت شدہ رسم الخط“ (The Deciphered Indus Script) میں دی جائیں گی۔ اس کے بعد انٹرنیٹ کے ذریعہ اس خبر کو پوری دنیا میں پھیلا دیا گیا کہ راجہ رام اور جحانے قدیم رسم الخط پڑھ لیا ہے۔

وادی سندھ کی تدبیب کے بارے میں اس قسم کے اعلانات کوئی پہلی بار نہیں ہوئے۔ ایک امریکی ماہر آثار قدیمه نے اپنی 1996ء میں شائع ہونے والی کتاب میں 35 ایسی کوششوں کا ذکر کیا ہے کہ جن میں یہ دعویٰ کیا گیا تھا۔ لیکن درحقیقت راجہ رام اور جھا کا دعویٰ ان سب سے بڑا ہوا تھا۔ کیونکہ ان کا کہنا تھا کہ انہوں نے نہ صرف پورے رسم الخط کو دریافت کر لیا ہے، بلکہ ان کی دریافت کے بعد وادی سندھ کی تمام تحریروں کو اب پڑھا جاسکتا ہے۔ اس سے بڑھ کر ان کا دعویٰ تھا کہ ان تحریروں سے انہوں نے تاریخ کے نئے امکشافتات کئے ہیں۔

یونائیٹڈ نیوز آف انڈیا کی یہ خبر اس وجہ سے اور بھی سننی خیز ہو گئی کیونکہ اس میں کہا گیا کہ راجہ رام اور جھانے نہ صرف یہ کہ وادی سندھ کا رسم الخط پڑھ لیا ہے۔

بلکہ انہوں نے ہنپہ تندیب سے پہلی والی تحریروں کو بھی کہ جن کا تعلق تقریباً 4 میلوں ق-م سے ہے، اور اس لحاظ سے دنیا کا قسم ترین رسم الخط ہے، اسے بھی دریافت کر لیا ہے۔ یہ رسم الخط ان چند منی کے برتوں پر لکھا ہوا ہے کہ جنہیں حال ہی میں ہارورڈ یونیورسٹی کے ماہر آثار قدیمہ رچرڈ میڈو (Richard Meadow) نے دریافت کیا ہے۔ ان میں سے جو سب سے زیادہ پرانا ہرتن ہے، اس کے بارے میں راجہ رام نے یو۔ این۔ آئی (UNI) کو بتایا کہ اس پر لکھی ہوئی تحریر کا مطلب ہے کہ: ”امہ نے اس بابرکت سرزمین کو اپنے سایہ میں لے رکھا ہے“ یہ ایک بہم سا اشارہ ہے جو رگ وید میں سرسوتی دریا کے بارے میں ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ ابتدائی عمد کے لوگوں نے جو پیغام دیا اس کا تعلق ہندوستان کی قسم ترین مذہبی کتاب سے ہے۔ اس پیغام اور رگ وید کی تالیف کے درمیان تقریباً دو ہزار سال کا فرق ہے۔

ذرائع ابلاغ میں اس پروپیگنڈے کے بعد، راجہ رام اور جھا کی کتاب ”وادی سندھ کے رسم الخط کی دریافت“ دہلی سے شائع ہوئی۔ کتاب کے شائع ہونے کے بعد انٹرنیٹ پر امریکہ، یورپ اور ہندوستان میں، اس پر زبردست بحث و مباحثہ کا آغاز ہوا۔ اس رسم الخط کو دریافت کرنے کا سرا جھا کے سر پر باندھا گیا کہ جو اس سے پہلے بحیثیت اسکار کے قطعی مشور نہیں تھے، ان کا تعلق مغربی بیگل کے ایک چھوٹے سے شر فرخہ سے ہے۔ ان کی دلچسپی خاص طور سے مذہبی امور میں ہے۔ لیکن اس کتاب میں انہیں ویدک عالم کے طور پر پیش کیا گیا ہے، اور ایک ایسا اسکار کے جو قدیم تحریروں کو پڑھنے کا ماہر ہے۔ کہا گیا کہ جھانے میں سال تک خاموشی سے اس پروجیکٹ پر کام کیا۔ سب سے پہلے انہوں نے 1996ء میں 60 صفحات پر مشتمل انگریزی میں ایک پہنچت چھپا تھا، جس میں انہوں نے اپنی تحقیق کے بارے میں بتایا تھا۔ اس تحریر کی وجہ سے راجہ رام نے جھا سے رابطہ کیا۔ کتاب کے بارے میں کہا گیا کہ اس کا زیادہ حصہ راجہ رام نے لکھا ہے، اس کتاب کی بنیاد پر یہ دعویٰ کیا گیا کہ انہوں نے موجودہ زمانہ میں ہندوستان کی تاریخ میں زبردست اکشاف کر کے ایک انقلابی کردار ادا کیا

درحقیقت راجہ رام بنیادی طور پر انجیسٹر ہیں۔ 1990ء کی دہائی میں وہ ہندوؤں کے زبردست حای بن کر ابھرے۔ چند ہی سالوں میں انہوں نے اپنے انتاپسند خیالات کی وجہ سے ہندوستان اور ہندوستان سے باہر آباد ہندوستانیوں میں اپنا ایک حلقوہ پیدا کر لیا۔ امریکہ میں ”ویب سائٹ“ پر ان کے بارے میں جو معلومات دی گئی ہیں۔ ان میں ”ویدک ریاضی کے عالمی ماہر“ اور ”عیسائیت کی تاریخ“ پر احتارفی بتائے گئے ہیں۔ درحقیقت انہیں عیسائیت کا مختلف دشمن کہنا زیادہ مناسب ہو گا، کیونکہ انہوں نے عیسائیت کے خلاف جو ایک کتاب لکھی ہے۔ اس کا ناٹشل ہے ”عیسائیت کی گرفتی ہوئی اسپاڑ اور ہندوستان کے بارے میں اس کے عزائم“ انہوں نے جو مقالات لکھے ہیں، ان میں انہوں نے ”ہندوت وا“ کے دشمنوں پر زبردست حملے کئے ہیں، ان دشمنوں میں عیسائی مشنری، مارکسٹ اسکالرز، بائیسیں بازو کے سیاستدان، ہندوستانی مسلمان، اور مغربی انڈو لو جشن شامل ہیں۔ انہوں نے 1992ء میں بابری مسجد کو سماڑ کرنے والے واقعہ کی تعریف گرتے ہوئے لکھا ہے کہ ”اس نے غیر ملکی سامراجی طاقتون اور ان کے خواریوں کے چنگل سے ہندوستان کو آزاد کر دیا ہے۔“ ان کے نزدیک ہندوستان کی پوری تاریخ سامراجی قوتوں اور قوم پرستوں کے دہمیان جدوجہد اور مزاحمت کی تاریخ ہے۔ انڈولو جی میں سب سے بڑے سامراجی عیسائی مشنری ہیں۔ یہ ہندوستان کی تاریخ کا ایک مذہل ہے کہ جن میں حملہ آوروں کی تفصیلات ہیں کہ کون کون حملہ آور ہیں اور ان کے حملوں کے نتیجہ میں ہندوستان کو کیا نقصان ہوا۔ راجہ رام کا دعویٰ ہے کہ اس نے قدمی علوم اور جدید سائنس کے درمیان رابطوں کو تلاش کر لیا ہے۔ اپنے ایک مقالہ میں اس نے رگ وید کے شاعروں کے حوالوں سے یہ ثابت کیا ہے کہ وہ فریکس، روشنی کی رفتار، کائنات کے پھیلاؤ کے نظریہ اور اس قسم کی دوسری جدید سائنس سے باخبر تھے۔ مثلاً گلام شاعریں جو زمین پر ہر روز تین مرتبہ نکراتی ہیں، اس کا حوالہ رگ وید کی نظموں میں اگنی دیوتا سے مخاطب ہو کر یوں کہا گیا ہے۔

”اوہ آگنی! ہمیں معلوم ہے تمہارے پاس وہ دولت ہے کہ جو تم فانی لوگوں کو دن میں تین بار دیتے ہو۔“

”ہندوست وا“ کی حمایت میں پلا مضمون راجہ رام نے 1995ء میں ڈیوڈ فرے (David Frawley) کے ساتھ مل کر لکھا تھا، فرے ایک امریکی ہے جو اس دھوکہ میں ہے کہ امریکہ کے ریڈ انڈینز کا ذکر رگ وید میں موجود ہے۔ اس کے بارے میں کہا گیا تھا یہ ”امریکہ کا مشور ویدک اسکالر اور مورخ ہے۔“ اس کتاب میں دلائل دیئے گئے ہیں کہ رگ وید دراصل ترقی یافتہ شری اور بھری تہذیب کی عکاسی کرتی ہے نہ کہ گھوڑوں اور رہوں کے معاشرے کی، اس کا مقصد یہ تھا کہ یہ ثابت کیا جائے کہ رگ وید کا تعلق وادی سندھ کے ابتدائی دور سے ہے اور یہ کہ آریہ نہ تو باہر سے یہاں آئے اور نہ ہی رگ وید کا تعلق کسی غیر ملکی سرزمین سے ہے۔

اپنی کتاب ”وادی سندھ کے رسم الخط کی دریافت“ میں بھی اس نے اس دعویٰ کو پیش کیا ہے، لیکن اس مرتبہ ذرا مختلف انداز میں۔ دریائے سندھ و سرسوتی کو ایک بار پھر رگ وید کی سرزمین بتایا گیا ہے، کہ جہاں تہذیب و تمدن اپنے اعلیٰ مقام پر پہنچے، کیونکہ یہیں سے بابل کے لوگوں اور یونانیوں نے ریاضی سیکھی، یہیں سے تمام زبانوں کے حروف تھجی پیدا ہوئے، رومیوں نے اپنے ہندسے (Numerals) بھی یہیں سے سیکھے۔ اس کتاب کی تعریف کرتے ہوئے لکھا گیا کہ اس نے نہ صرف تاریخ کے ان معنوں کو حل کر دیا ہے کہ جواب تک الجھے ہوئے تھے، اس نے نہ صرف وادی سندھ کے رسم الخط کو دریافت کیا ہے، بلکہ یہ ثابت کر دیا ہے کہ اگر دنیا میں تہذیب و تمدن کا کوئی گوارہ تھا تو وہ میسون پوٹھیہ کی سرزمین نہیں تھی، بلکہ سرسوتی وادی تھی۔ تاریخ کی اس تاویل کے ذریعہ ہندوست وا کا پروپیگنڈہ اس انتہا پسند قوم پر ستانہ خواب کو پورا کرتا ہے کہ جو ہندو بنیاد پر سستے عرصہ سے دیکھ رہے ہیں۔

اس پس منظر میں یہ قطعی غیر متوقع بات نہیں تھی، ہندوستان کی تاریخ اور کل پھر کے اسکالرز، راجہ رام کی آنے والی کتاب کے بارے میں تجسس اور شک و شبہ دونوں قسم کے جذبات رکھتے تھے۔ جیسے ہی یہ کتاب مغرب اور امریکہ میں آئی، انٹریٹ پر بحث و مباحثہ شروع ہو گیا اور یہ سوال اٹھایا گیا کہ کیا ہرچہ میں کوئی تحریری مowa موجود بھی تھا یا نہیں۔ کیونکہ وادی سندھ کا تحریری مowa بہت کم ملا ہے، اور اس میں پائی

جانے والی مروں میں چند علامات کے علاوہ اور کچھ نہیں ہے۔ بعض جگہ صرف دو یا تین علامات ہیں یا زیادہ سے زیادہ چار اور پانچ۔ ماہرین کی یہ رائے ہے کہ وادیِ سندھ کا رسم الخط شاید اپنی ابتدائی شکل سے ابھر کر پختگی تک پہنچا ہی نہیں ہے۔

لہذا جیسے ہی کتاب شائع ہوئی، اس پر ماہرین نے سخت تنقید کی، اور اس دعویٰ کو دھوکہ بازی قرار دیا۔ جحا اور راجہ رام نے جس طریقہ کار کو یہ رسم الخط پڑھنے میں استعمال کیا ہے، اس میں اس قدر لچک ہے کہ اس کے ذریعہ سے تحریر کے جو معنی چاہو وہ نکالے جاسکتے ہیں۔ اسی وجہ سے ایک انڈولو جست نے کہا کہ اس طریقہ کار کو یہ اس میتھنڈ کو اپناتے ہوئے وہ کہہ سکتا ہے اور ثابت بھی کر سکتا ہے یہ رسم الخط قدیم ناروے یا انگلستان کے رسم الخط سے ملتا جلتا ہے۔ کچھ ماہرین نے اس کی نشاندہی کی کہ راجہ رام نے جو مطلب اخذ کیا ہے وہ ہر پہنچ پر اور وید ک پہنچ کر درمیان گم شدہ کڑیوں کو ملاتا ہے، ہمکہ اس کے ذریعہ ”ہندوت دا“ تاریخ کے ورثوں کو صحیح ثابت کیا جاسکے۔ ہر پہنچ کی زبان کو ”آخری ویدک عمد“ کی سنسکرت کہا گیا ہے، اس کا مطلب ہوا کہ سنسکرت زبان کے وجود میں آنے سے دو ہزار سال پہلے اس کا وجود ثابت کیا گیا ہے چونکہ وادیِ سندھ کی تہذیب میں گھوڑوں کا وجود نہیں تھا، اور اسی بنیاد پر اس میں اور رگ وید کے عمد میں فرق تھا، اب تحریروں کی دریافت کے بعد ثابت کیا گیا کہ وادی سندھ میں نہ صرف یہ کہ گھوڑے تھے، بلکہ گھوڑوں کا پورا ساز و سامان بھی تھا۔ اپنے اس دعویٰ کے ثبوت میں راجہ رام نے ایک مرکو پیش کیا کہ جس پر گھوڑا بنا ہوا تھا۔ پہلی مرتبہ کسی نے ہر پہنچ تہذیب میں گھوڑے کے وجود کو ثابت کرنے کی تصویری علامت پیش کی ہے۔

اس پر کافی لوگوں نے اعتراضات کئے۔ اور یہ ثابت کیا کہ درحقیقت مربر بیل کی شبیہ تھی۔ جسے کپیوٹر کے ذریعہ تبدیل کر کے گھوڑا بنایا گیا ہے۔ لہذا اس کو ماہرین نے ”فورا“ (Pilt down Horse) کا نام دیا کیونکہ بیسویں صدی کی ابتداء میں (Piltdown Man) کا ایک فراڈ کیا گیا تھا اور دعویٰ کیا گیا تھا کہ یہ بذر اور انسان کے ارتقاء کی گم شدہ کڑی ہے۔ اسی مناسبت سے راجہ رام کا گھوڑا ہر پہنچ اور ویدک عمد

کے درمیان گشیدہ کڑی بن گیا۔

گھوڑے کی دریافت سے راجہ رام کا مقصد یہ تھا کہ ویدک تہذیب کو چار یا پانچ میلیون ق-م تک لے جائے۔ جبکہ تاریخی شہادتوں کے بوجب 2000 ق-م تک وادی سندھ میں گھوڑے کا وجود ہی نہیں تھا۔

قدیم دنیا میں گھوڑوں کا استعمال اس وقت شروع ہوا کہ جب ہلکے رتھ ایجاد ہوئے اور ان میں گھوڑوں کو استعمال کیا گیا۔ اس کا ذکر رگ وید میں بت آیا ہے۔ اس سلسلہ میں سب سے قدیم آثار قدیمه کی دریافت ارارائی پہاڑوں کے مشرق اور مغرب میں ملتی ہے کہ جہاں گھوڑے 2000 ق-م میں نظر آتے ہیں۔

ماہرین نے تمام شہادتوں کی بنیاد پر یہ ثابت کیا کہ ہٹپہ تہذیب میں گھوڑے کے وجود کا قطعی کوئی ثبوت نہیں ہے۔ بعد میں ثابت ہوا کہ راجہ رام نے بیل والی مرکو کمپیوٹر کے ذریعہ گھوڑا بنا کر یہ ثابت کرنا چاہا ہے کہ ویدک تہذیب ہٹپہ دور میں بھی تھی۔

راجہ رام اور جھانے اپنی کتاب میں جو تھیس تیار کیا ہے، وہ درحقیقت ”ہندوست و“ کے نظریہ کی حمایت کرتا ہے جن کا دعویٰ ہے کہ آریہ ہندوستان ہی کے باشندے تھے اور باہر سے نہیں آئے تھے، بلکہ یہاں سے باہر گئے اور دنیا کو تہذیب سے روشناس کرایا تھا۔ ہندوستان کی تہذیب، چاہے وہ ہٹپہ کی ہو یا ویدک عمد کی وہ آریوں کی پیدا کردہ تھی۔

ہندوست و اکے ماننے والے اب تاریخ کو مسخ کر کے، اسے قوم پرستانہ اور مذہبی نظریات کے تحت اپنی مرضی کے مطابق تشكیل دے رہے ہیں۔ تاریخ کا یہ درشن ہندوستان کے متوسط طبقے کے لئے دلکشی کا باعث ہے، کیونکہ موجودہ حالات میں، ان کی کلچرل روایات خطرے سے دوچار ہیں، ان کے تحفظ اور بچاؤ کے لئے تاریخ کی تشكیل نو کہ جس میں ماضی کو شاندار پیش کیا جاتا ہے، اور ہندو روایات اور ادaroں کی افادیت کو ثابت کیا جاتا ہے، اس سے ان کو اپنے دفاع میں موثر تھیمار مل جاتے ہیں۔

یہ صحیح ہے کہ تاریخ کو نئے حقائق اور نئے مواد کی روشنی میں بدلتے رہنا چاہئے،

مگر یہ بھی ضروری ہے کہ تاریخ کو تنگ نظری اور فرقہ وارانہ جذبات سے دور ہونا چاہئے۔ اس وقت ہندوستان میں تاریخ کی تشكیل نوجو ہو رہی ہے اس میں تاریخ حقائق کو مسخ کیا جا رہا ہے۔ مثلاً گھوڑوں اور رکھوں کا استعمال، ان کی ایجاد سے ہزاروں سال قبل پہلایا جا رہا ہے رگ وید کی تصنیف کو اپنے وقت سے دور اور قدیم عمد میں یعنی ہٹپہ دور تک لے جلایا گیا ہے اور یہ ثابت کیا گیا ہے کہ اس کی تصنیف اس وقت ہوئی تھی جب کہ ہندوستانی تہذیب شری اور بحری تھی، مگر جس کے بارے میں رگ وید میں کوئی ذکر نہیں ہے۔ یہ ثابت کرنا کہ وید ک سنسکرت یا قدیم اندو۔ یورپی زبانیں پنجاب یا شمالی ہندوستان میں ارقاء پذیر ہوئیں، یہ دعویٰ کہ ہندوستان دنیا کی تمام تہذیبوں کا گوارہ رہا ہے، اور اس دعویٰ کو روکرنا کہ ہندوستان کی زبانیں یا نیکنالوگی باہر سے آتی ہیں۔

راجہ رامہ اور اس کے ساتھیوں نے جس انداز میں تاریخ کو مسخ کیا ہے، اس کے ذریعہ متوسط طبقے میں قومی و مذہبی جذبات کو تو ابھار رہے ہیں، مگر ساتھ ہی وہ معاشرے میں تنگ نظری اور عدم رواداری کو بھی پیدا کر رہے ہیں۔  
تاریخ نویسی میں تاریخ کو تشكیل نو کرنے کے لئے جو اہم اصول ہیں، ان کو ذہن میں رکھنا ضروری ہے۔

-1 شہادتوں کو استعمال کرنے میں ذہن کو کھلا رکھنا۔

-2 جو حقائق ثابت ہو چکے ہیں، ان کا احترام کرنا۔

-3 تاریخ کے تمام شعبوں میں اعداد و شمار کو استعمال کرنا۔

-4 مذہبی اور سیاسی نظریات اور ایجمنٹ سے بالاتر ہو کر تاریخ کے بارے میں تنگ کو اخذ کرنا۔

(6)

فرنٹ لائے کے اس شمارے میں رو میلا تھا پرنے ہندوت و اور تاریخ کے عنوان سے وضاحت کی ہے کہ بی۔ جے۔ پی اور ہندو انتا پسند جماعتیں کس طرح سے تاریخ

کو مسخ کر کے اس کے ذریعہ سے اپنے منصوبوں کو پورا کرنے کی کوشش کر رہے ہیں۔ انہوں نے اول تو آریاؤں کے بارے میں ان مفروضات کو چیلنج کیا ہے کہ جو ۱۹ صدی سے اب تک قبول عام ہو چکے ہیں۔ مثلاً ہندوستان کی تاریخ میں اس کو تسلیم کر لیا گیا ہے کہ جن آریاؤں کا ذکر رگ وید میں ہے، یہ وہ لوگ تھے کہ جنہوں نے ہندوستان پر حملہ کر کے شمالی ہندوستان کو فتح کیا، ہندوستانی تہذیب و تمدن کی نشوونما کی، اور انڈو-آریائی زبان کو پھیلایا۔ یہ تھیوری ان لوگوں کے لئے قابل قبول ہے کہ جن کا ایک سیاسی اینجمندا ہے اور اس کی تکمیل میں وہ تاریخ سے مدد لیتے ہیں۔

اس کے برعکس دلت تحریک کے ایک راہنماء جیوتوی با پھولے کا کہنا ہے کہ آریاؤں کا حملہ دراصل اجنبی برہمنوں کا حملہ تھا کہ جنہوں نے ہندوستان میں اپنا اقتدار قائم کر کے پھلی ذاتوں کو اپنے تابع بنایا اور ان کا استھان کیا۔

اب جو لوگ ہندوت وا کے حامی ہیں وہ تو کسی بھی حملہ کے واقعہ کو مانتے ہی نہیں ہیں۔ ساور کرنے ہندو کی جو تعریف کی ہے اس کے مطابق ہندوستان اس کی پڑی بھومی (آباؤ اجداد کی سرزیم) اور پیاسا بھومی (مذہب کی سرزی میں) ہے۔ اس وجہ سے ایک ہندو کی ایسی نسل سے نہیں ہو سکتا ہے کہ جو باہر سے آئی ہو۔ اب چونکہ ہندوؤں کا تعلق آریاؤں سے ہے، اس لئے آریا حملہ آور اور باہر سے آنے والے نہیں ہو سکتے ہیں بلکہ ان کا تعلق اسی سرزیم سے ہے۔ ہندو کی اس تعریف میں مسلمان اور عیسائی نہیں آتے ہیں، کیونکہ ان کے مذاہب کے تعلق ہندوستان سے نہیں ہے۔

مورخوں نے عام طور سے آریا حملوں کو تاریخی طور پر صحیح سمجھا ہے، ان میں سے کچھ تو وادی سندھ کی تہذیب اور اس کے شہروں کے زوال کا سبب انہیں حملوں کو قرار دیتے ہیں، اگرچہ آثار قدیمہ کی شہادتوں نے اب اس تھیوری کو غلط ثابت کر دیا ہے۔ لیکن بھر حال یہ ایک تاریخی حقیقت ہے کہ مسلم حملوں اور ہجرت کر کے آنے والے اپنے ساتھ زبانوں اور مختلف کلچروں کو لائے کہ جن کے ملاب سے آگے چل کر آریہ کلچر ارتقاء پذیر ہوا۔

ہندوتوں والے حامیوں کا اصرار ہے کہ وہ ثابت کریں کہ آریا باہر سے نہیں آئے تھے بلکہ یہیں کے تھے اور موجودہ ہندو ان کی اولاد ہیں۔ اس مقصد کے لئے وہ رگ وید کو استعمال کر رہے ہیں اور اس میں وادی سندھ کی شری تہذیب کے نشانات ڈھونڈ رہے ہیں، جب کہ ایسا نہیں ہے۔ رگ وید میں کسی شر کا ذکر نہیں ہے، بلکہ بعد کے ویدک ادب میں بھی شروع، ان کی عمارتوں، شاہراہوں اور گوداموں کی کوئی تفصیلات نہیں ہیں، اب یہ ثابت کرنے کے لئے کہ وادی سندھ کی تہذیب آریاؤں کی تھی، اس کی زبان کو دریافت کر کے اسے سنسکرت بنانا پڑے گا۔ اس قسم کی کوشش راجہ رام اور جھانے کی ہے، مگر اس میں وہ ناکام ہوئے ہیں، کیونکہ زبان کے اپنے اصول و قواعد ہوتے ہیں، اللہذا تمام تجزیوں کے بعد ان کا دعویٰ محض جھوٹ کا لپنہ ہے۔

ہندوتوں والوں کے ماننے والوں نے تاریخ کو اپنے نقطہ نظر سے لکھنا شروع کیا ہے۔ اس سلسلہ میں اسکولوں میں نصاب کی کتابوں کو بھی تبدیل کیا گیا ہے۔ انہوں نے اپنے نظریہ کی صداقت میں جس طرح سے تاریخی حقائق کو توڑ مروڑ کر پیش کیا ہے، انہیں تاریخ کی کسوٹی پر کھا جائے تو وہ سب غلط ثابت ہوتے ہیں، اس مسخر شدہ تاریخ سے ان کا یہ مقصد نہیں ہے کہ وہ مااضی کو اجاگر کریں، بلکہ مااضی کو اپنے حق میں استعمال کر کے ہندوتوں والوں نظریہ کو صحیح ثابت کریں، تاکہ اس کے ذریعہ اپنے زمانہ حال کے سیاسی اجنبیوں کو بروئے عمل لا سیں۔

(7)

حکمران طبقے ہمیشہ کوشش کرتے ہیں کہ تاریخ اور دوسرے سماجی علوم کو اپنے مقاصد کے لئے استعمال کیا جائے۔ اپنے نظریات کو بروئے کار لانے کے لئے یہ خصوصیت سے نصاب کی کتابوں پر کشوول کرتے ہوئے ان میں ایسا مواد شامل کرتے ہیں کہ جو ان کے اقتدار، اور مراعات کو جواز بخشے۔ روینہ سملگ نے اپنی کتاب ”قومیت، تعلیم اور شناخت“ (1997ء) میں اس کی نشاندہی کرتے ہوئے لکھا ہے کہ:

کچھ مفکرین کے مطابق جن معاشروں کا کوئی نمیاں مذہب

ہوتا ہے، وہ معاشرے میں اس مذہب کو معاشرتی علوم میں ترجیح دیتے ہیں۔ مثلاً پاکستان کے معاشرتی علوم کے نصاب میں اسلام اور دو قومی نظریہ کو فوقیت حاصل ہے۔ جن معاشروں میں کوئی نمایاں مذہب نہیں ہوتا ہے وہ اخلاقی قدروں کو معاشرتی علوم کے ذریعے پھیلاتے ہیں۔ مثلاً تائیوان، کوریا، سنگاپور وغیرہ۔ اس طرح جن ممالک میں سو شلزم کا نظریہ حاوی ہو وہ سو شلزم کی قدروں کو نصاب میں نمایاں حیثیت دیتے ہیں۔ مثلاً روس اور چین کے نصاب میں سو شلزم نمایاں نظر آتا ہے۔ جو معاشرے خود کو سیکور تصور کرتے ہیں، وہاں معاشرتی علوم میں شریعت کی تعلیم اہم کردار ادا کرتی ہے۔ مقصد ہوتا ہے کہ لوگوں کو اچھا شریعہ بنایا جائے۔ مثلاً امریکہ میں شریعت کی تعلیم کا بہت رواج ہے۔ جن معاشروں میں جموروی اور روشن خیال قدریں اہم ہیں ان ملکوں میں معاشرتی علوم جمورویت اور روشن خیالی کی قدروں کو فروغ دیتے ہیں۔ اسی طرح جن ممالک میں جنگ، فوج، قومیت اور نسل کے نظریات گھرے ہو جائیں، ان کی تعلیم میں یہ قدریں کثرت سے نظر آتی ہیں۔

پاکستان میں جب ہم تاریخ اور معاشرتی علوم کی نصابی کتابوں کا تجزیہ کرتے ہیں، تو ان میں ایک تو مذہب کا عصر بہت نمایاں نظر آتا ہے کہ جس کی بنیاد پر یہ دعویٰ کیا جاتا ہے کہ مسلمان دوسری اقوام سے نہ صرف مختلف ہیں، بلکہ دوسروں کے مقابلہ میں زیادہ روادار، انسانیت کے محافظ، اور سچائی کو ماننے والے ہیں۔ اس کے ساتھ ہی ”جهاد“ کے بارے میں یہ تصور دلایا جاتا ہے کہ اس کے ذریعہ سے ہی دنیا کو تبدیل کیا جا سکتا ہے۔ اتحاد اور تنظیم کے لئے ضروری ہے کہ کسی ایک اتحاری کو تسلیم کرتے ہوئے ان کی اطاعت و فرمائی برداری کی جائے۔ اہم سبق جو تاریخ اور سماجی علوم کے لئے ذریعہ دیا جاتا ہے وہ یہ کہ تاریخ بدلتے کا کام شخصیتیں کرتی ہیں، عوامِ محض ان کی

پیروی کرتے ہیں۔ اس لئے جب بھی حالات خراب ہوں، تو کسی شخصیت کا انتظار کرنا چاہئے۔ ہندوستانی تاریخ کے ضمن میں ایسی شخصیتوں کی ایک طویل فرست تیار کی گئی ہے کہ جنہوں نے مسلمانوں کی تاریخ کی تشكیل کی، اس کی ابتداء محمد بن قاسم سے ہوتی ہے، اور فاتحین کے کارناموں سے گذرتی یہ تاریخ سیاستدانوں کے کارناموں پر آ کر ختم ہوتی ہے کہ جس میں قائد اعظم محمد علی جناح نے تشكیل پاکستان کا اہم کارنامہ سر انجام دیا۔

بر صغیر ہندوستان و پاکستان کی تقسیم کے سلسلہ میں ہماری نصابی کتابوں کا نقطہ نظر یہ ہے کہ یہ ایک بڑا کارنامہ ہے کہ جسے انگریزوں اور ہندوؤں کی مخالفت کے باوجود کامیابی کے ساتھ پورا کیا گیا ہے۔ خصوصیت سے ان میں ہندو دشمنی کا عنصر حاوی ہے اور انگریزوں سے زیادہ ان کو مسلمانوں کا دشمن بتایا گیا ہے۔ لہذا پاکستان کی تشكیل میں اسلامی نظریہ، اور دو قومی نظریہ، یہ دو اہم عناصر ہیں کہ جو اس کی علیحدہ شناخت کو بنائے ہوئے ہیں۔

انگریزوں اور ہندوؤں کے بارے میں، تحریک پاکستان اور اس کا پس منظر، جس کے مصنف سید اصغر علی شاہ جعفری، میں اور جو ایور نیویکس پیلس سے لاہور سے چھپی ہے، اس میں وہ لکھتے ہیں کہ:

تشكیل پاکستان کی راہ میں سب سے بڑی رکاوٹ انگریز کی  
مکاری اور ہندو کی ہست دھرمی تھی انگریز اول تو اس بر صغیر کو  
چھوڑنا ہی نہیں چاہتا، اور جب حالات نے اسے مجبور کر دیا کہ وہ  
اس ملک سے نکل ہی جائے تو اس کے دماغ میں سب سے زیادہ  
انتقامی جذبہ مسلمان کے خلاف ابھرا، کیونکہ وہ خود غیر مسلم تھا اور  
فطری طور پر اس کی ہمدردیاں غیر مسلم کے ساتھ وابستہ تھیں۔  
اس جذبہ کے تحت وہ ہندو نواز رہا، ان لوگوں نے لاکھ جتن کئے  
متعدد رکاوٹیں ڈالیں، لیکن پاکستان بننا تھا وہ بن کر رہا۔ (ص ۵)

نذیر احمد تشنہ کی کتاب ”تاریخ پاکستان (جیجید بک ڈپو لاہور، 1995ء) میں اسی

موضوع پر لکھا ہے کہ :

ہندوؤں نے انگریز سے آزادی حاصل کرنے کے سفر میں جس نگر نظری اور تعصب کا مظاہرہ کیا اس سے سرید احمد خان، مولانا محمد علی جوہر، علامہ اقبال اور قائد اعظم اس نتیجے پر پہنچ کر مسلمان سادہ جمورویت کے ذریعہ ہندو کی غلامی میں چلے جائیں گے۔ ہندو اپنے اقتدار کے ذریعے مسلمانوں کی تاریخ، ثافت، زبان اور مذہب کو مٹا کر انہیں ہندوستان سے ناپید کر دے گا۔ مسلمانوں کو اپنی بقا کا خطرہ لاحق تھا۔ اس بقاء کے جذبہ کے تحت وہ اپنے سے چار گنا ہندو سے نکرانے اور ایک بڑی طاقت انگریز سے مقابلہ کر کے پاکستان حاصل کیا۔ اس بقاء کے جذبہ کا فہم نظریہ پاکستان کملایا۔ (ص ۱۹)

خاص بات یہ ہے کہ ہندوؤں کے خلاف جذبات ان خدشات کے تحت تھے کہ جو مستقبل میں آ سکتے تھے۔ مثلاً یہ فرض کر لیا گیا تھا کہ ہندو اقتدار میں آ کر مسلمانوں کو نیست و نابود کر دیں گے۔ لہذا دچکپ بات یہ ہے کہ پاکستان کی تحریک مستقبل کے خدمات پر تھی نہ کہ ماضی میں ہونے والی شکایات پر۔ خصوصیت کے ساتھ اسکوں کی نصاب کی کتابوں میں ہندوؤں اور مسلمانوں کے اختلافات کو پوری طرح سے ابھارا گیا ہے۔ مثلاً سندھ میں پانچویں جماعت کی معاشرتی علوم کی کتاب میں ہے کہ:

ہندوؤں اور مسلمانوں میں بڑے اختلافات تھے۔ مسلمان ایک خدا کو مانتے ہیں، جب کہ بت پرستی یا خدا کے ساتھ کسی کو شریک کرنے کے سخت مخالف ہیں۔ ہندو بہت سے دیوتاؤں پر ایمان رکھتے اور بتوں کی پوجا کرتے ہیں۔ مسلمانوں میں چھوٹے بڑے یا امیر و غریب میں کوئی فرق نہیں مانا جاتا۔ کیونکہ سب مسلمان آپس میں برابر ہیں، اس کے برخلاف ہندوؤں میں علیحدہ

علیحدہ چار ذاتیں تھیں۔ پنجی ذات والے ہندو اپنی ذات والوں کے ساتھ نہ بینٹ سکتے تھے اور نہ کھا سکتے تھے اور نہ ہی انہیں تعلیم حاصل کرنے کی اجازت تھی۔ (ص ۶)

اسی کتاب میں آگے چل کر لکھا ہے کہ:

مسلمان اور ہندوؤں کے رہنم سن کے طریقوں، لباس، زبان، اور خواراک میں بھی فرق تھا۔ دونوں قوموں کے تواریخ علیحدہ علیحدہ تھے۔ تاریخ اور تہذیب بھی جدا تھی۔ (ص ۶) ہندوؤں کے روایہ کے بارے میں چھٹی جماعت کی کتاب میں ہے کہ: بھیثیت حکمران کے مسلمانوں نے ہندوؤں کے ساتھ بڑی رواداری اور فراخدی کا برداشت کیا۔ مگر ہندوؤں نے مسلمانوں کے ساتھ تعاون نہیں کیا۔ دراصل ہندو یہ سمجھتے تھے کہ جنوبی ایشیا ہندوؤں کی سرزمین ہے، اور مسلمانوں کو اس میں آزادی سے رہنے کا حق نہیں۔ (ص ۶)

ہندو طرز تعمیر کے بارے میں ہے کہ ہندو طرز تعمیر پر انا تھا، ان کے مکانات میں محراب نہیں ہوتے تھے، نہ ہی گنبد یا مینار بنائے جاتے تھے۔ مسلمانوں کا فن تعمیر عوچ پر پینچ چکا تھا۔ ہندو لباس کے بارے میں ہے کہ

ہندوؤں کا اپنا لباس دھوتی تھا۔ ایک بغیر سلا ہوا کپڑا بدن کے چاروں طرف لپیٹ لیتے تھے، مگر رفتہ رفتہ پاجامہ، شلوار کا روانج ہو گیا، ہاتھ ملانے اور گلے ملنے کی رسم، مکان کی وہ تقسیم جس میں ملاقات کے لئے اور مردوں کے لئے علیحدہ حصہ ہوتا ہے، تعلیم حاصل کرنے کا حق، یہ ساری باتیں جنوب ایشیا میں مسلمانوں کے ساتھ آئیں۔

ان نصابی کتابوں میں ہندو مسلم تعلقات کو تاریخی، سماجی، اور ثقافتی حوالوں سے تجزیہ کرنے کے بجائے، ہر پہلو کو تعصب اور فرقہ وارانہ فرق کے ساتھ دیکھا گیا ہے اور ثابت یہ کیا گیا ہے کہ مسلمان مذہبی، تہذیبی، ثقافتی اور تعلیمی لحاظ سے ہندوؤں سے برتر ہیں۔

تحریک پاکستان کے سلسلہ میں بڑی بڑی مذہبی جماعتوں اور علماء نے مخالفت کی تھی۔ مگر اب اس بات کی کوشش ہو رہی ہے کہ اس تحریک میں علماء کے فعل کروار کو ثابت کیا جائے۔ خاص طور سے ابوالاعلیٰ مودودی اور جماعت اسلامی کو۔ سید اصغر علی شاہ جعفری، اپنی کتاب تحریک پاکستان میں لکھتے ہیں کہ :

علامہ اقبال نے مولانا مودودی کو حیدر آباد وکن سے دارالسلام پٹھان کوٹ میں منتقل ہونے کا مشورہ بھی دیا تھا تاکہ آئندہ وجود میں آنے والی اسلامی ریاست "پاکستان" جو ان کے قصور میں موجود تھی، اس کے لئے اسلامی قانون کی وفعہ وار تدوین پلے سے کی جاسکے۔ اسی طرح پاکستان کی تحریک کے وقت مولانا مودودی ہندوستانی مسلمانوں کی جانی پچانی شخصیت تھے اور ان کی اسلامی خدمات اور دینی فکر اور صلح کروار کا ہر کسی کو اعتراض تھا۔ (ص 395)

مولانا مودودی کے مسلم لیگ کے اختلافات اور قیام پاکستان میں ان کے خدمات کا اعتراض کرتے ہیں آخر میں لکھتے ہیں کہ :

مسلم لیگ نے مولانا کی تحریروں سے کافی فائدہ اٹھایا، اور ان کی کئی تحریروں کو اپنے طور پر شائع کرا کے کاگزیں اور اگریزی اقتدار کے خلاف استعمال کیا۔ خصوصاً اسلامی تصور قومیت پر ان کے مضامین مسلم لیگ کے حقوق میں بست بڑے پیمانے پر استعمال ہوتے رہے۔ (ص 401)

نصاب کی کتابوں کی ان تحریروں سے نوجوان نسلوں کے ذہن میں یہ بھاوا یا گیا ہے

کہ پاکستان اسلام کے لئے بنایا گیا تھا، اس لئے یہاں پر اسلامی نظام کا فناز ہونا چاہئے، اس سے فائدہ انہا کر حکمران کبھی نظام مصطفیٰ کا نعروہ لگاتے ہیں، اور کبھی شریعت محمدی کا، اور اب طالبان کے اسلام کی تیاری ہو رہی ہے۔ مذہب کے اس استعمال کی وجہ سے سیاسی شعور پس منظر میں چلا گیا ہے، اور مذہبی، تنگ نظری ذہنوں پر غالب آگئی ہے۔ اور یہی مذہبی، تنگ نظری ہے کہ جو دلیل اور عقل کے بجائے تشدد کے ذریعہ مسائل کا حل ڈھونڈتا چاہتی ہے۔ لوگوں کے ذہن میں جہاد کا ایک ہی تصور ہے اور وہ جدال و قتل سے ہے۔

دو قومی نظریہ کی بنیاد پر ہندو دشمنی کی جو عمارت تعمیر کی گئی ہے، اس میں ہندوؤں میں کوئی خوبی نظر نہیں آتی ہے، وہ دشمن کے روپ میں نظر آتا ہے، اس وجہ سے معاشرے میں فرقہ واریت کے جذبات ابھرتے ہیں، اور جب دو قوموں میں اس قدر فرق کر دیا جائے کہ ان میں ملنے جلنے، اور یہاں گفتگو کے کوئی راستے ہی نہ رہیں، تو اس سے ذہن میں نفرت کے جذبات ابھرتے ہیں، انتقام، جنگ و جدل، خون ریزی، اور دشمنی اس قدر گری ہو جاتی ہے کہ وہ مصالحت، امن، دوستی اور آشنازی کو قبول کرنے میں تیار نہیں ہوتا ہے۔ یہ نفرت ہندو اور مسلمان ہی کی نہیں رہتی ہے، بلکہ "فرق" کی وجہ سے یہ مسلمان فرقوں کے درمیان بھی پیدا ہو جاتی ہے جیسے شیعہ و سنی، یا قالیانوں کے خلاف جذبات۔ اس کا اظہار بھی تشدد اور قتل و خون ریزی سے ہوتا ہے۔

جب تاریخ کو شخصیتوں سے منسوب کر دیا جائے تو پھر عوام کی جدوجہم، قربانی، اور ان کا کروار غائب ہو جاتا ہے، لوگ خود یہ بھروسہ کرنے کے بجائے کسی کا انتظار کرتے ہیں۔ اس کی وجہ سے آمر و ذکیر اقتدار میں آکر لوگوں میں مقبولیت حاصل کر لیتے ہیں۔

شخصیتوں کے اس انحصار کی وجہ سے معاشرے میں تاریخی شعور پختہ نہیں ہوتا ہے کیونکہ تاریخی عمل کو سیاسی، سماجی اور معاشی حالات میں سمجھنے کے بجائے، اسے شخصیتوں کے پس منظر میں سمجھا جاتا ہے۔ کسی نظریہ، یا نظام کو اس لئے اختیار نہیں کیا

جاتا کہ وہ بذات خود اچھا ہے، بلکہ اس لئے کہ اس کی تعریف کسی شخصیت نے کی ہے۔ خیالات و انکار، شخصیت پرستی کے اس اصول میں اپنی اہمیت کھو دیتے ہیں۔

پاکستان میں اس وقت جو تاریخ لکھی جا رہی ہے، وہ اسی جنگ اور انتہا پسند نقطہ نظر سے لکھی جا رہی ہے یہ وہ نقطہ نظر ہے کہ جو ہندوستان اور پاکستان دونوں ملکوں کے تعلقات میں زبردست رکاوٹ پیدا کر رہا ہے۔

موجودہ صورت حال میں ہندوستان اور پاکستان دونوں ملکوں میں تاریخ کو مذہبی و سیاسی مقاصد کے لئے استعمال کرنے کی غرض سے اسے منع کیا جا رہا ہے۔ اگر دونوں ملکوں کی نصاب کی کتابوں کا تحریریہ کیا جائے تو یہ بات سامنے آتی ہے کہ دونوں تاریخ کو منع کر کے ایک دوسرے کے نقطہ نظر کو تقویت پہنچا رہے ہیں۔ مثلاً اگر ہندوستان میں یہ ثابت کیا جائے کہ ہندوؤں کا ملک ہے اور دوسرے مذاہب کے ماننے والے غیر ملکی ہیں، اس وجہ سے اس سرزین پر ان کا حق نہیں، تو یہ دلیل دو قوی نظریہ کو ثابت کرے گی، اور مسلمانوں کی علیحدگی، اور ملک کی تقسیم کا جواز پیدا کرے گی۔ اس نقطہ نظر کے تحت مسلمان حکمران اور ان کا دور حکومت غاصبانہ ہو گا، اور انہوں نے ہندوستان کی تہذیب میں جو حصہ لیا اس کی نفی ہو جائے گی۔

اس طرح جب پاکستان کی نصاب کی کتابوں میں حملہ آوروں کو اسلام کا محافظ اور حادی ثابت کیا جائے گا اور ان کی استعمار اور سیاسی جنگوں کو جہاد کما جائے گا تو اس کے نتیجہ میں اسلام کا جو تصور ابھرے گا وہ قتل و جنگ کا ہو گا، مسلمانوں کے بارے میں یہی تصور ابھرے گا کہ یہ جہادی، جنگ جو، اور خون ریزی کے ولداوہ تھے۔ جب ان فتوحات پر فخر کا اظمار کیا جائے گا، تو اس کے نتیجہ میں ہندوؤں میں احساس نگست کو مٹانے کے لئے ان ہیروز کی ضرورت ہو گی کہ جنہوں نے مسلمان حملہ آوروں کا مقابلہ کیا، یہی وجہ ہے کہ شیواجی اور رانا پرتاپ مقبول ہیرو بن کر ابھرے۔

اگر تاریخی طور پر بار بار اس بات کو دہرایا جائے گا کہ مسلمان فاتح تھے اور انہوں نے ہزار برس ہندوؤں کو غلام رکھا، تو اس کا رد عمل یہی ہو گا کہ اب ہندو فاتح نہیں، اور مسلمانوں کو ان کا تابع ہو کر رہنا ہو گا۔

تاریخ کے ذریعہ اگر صرف "فرق" کو قائم کیا جائے، اور ایک دوسرے کے اختلافات کو بیان کیا جائے، تو یہ فرق نفرت اور دشمنی پیدا کرتا ہے، اور اس کا نتیجہ فرقہ وارانہ فسادات اور جنگوں کی صورت میں نکلتا ہے۔

## بر صغیر میں مسلمانوں کے بدلتے رجحانات

ڈاکٹر مبارک علی

تاریخ میں یہ روایت رہی ہے کہ مورخین اور مذہب کے ماننے والے، اپنے اور دوسروں میں فرق اور امتیاز قائم کرتے رہے ہیں۔ مثلاً یونانی اپنے ہمایوں کو بار بیرون (Barbarians) کہتے تھے۔ جس کا مطلب تھا کہ وہ لوگ کہ جو یونانی زبان میں اظہار خیال نہ کر سکتے تھے، یا ہکلا کر بولتے تھے۔ عرب اپنے ہمایوں کو عجمی کہتے تھے، یعنی گونگا، یہ فرق زبان کے یا تزدھی لحاظ سے تھا، مگر بعد میں قوموں میں دوری کا ایک سبب مذہب بن گیا۔ یہودی خود کو ”خدا کی پسندیدہ مخلوق“ کہتے ہیں، لہذا ان کے مذہب میں نہ تو تبلیغ ہے اور نہ کسی کو شمولیت کی دعوت ہے، یہ اعزاز پیدائشی طور پر ملتا ہے۔ عیسائیوں نے بھی اس فرق کو بھی میگن (Pagan) کہہ کر اور کبھی ایمان سے گمراہ کہہ کر، غیر عیسائیوں کو علیحدہ مخلوق بنا دیا۔ مسلمانوں کے نزدیک کافرو مشرک وہ لوگ ہیں کہ جو صراط مستقیم سے بھکٹے ہوئے ہیں۔ اسی فرق، دوری، اور علیحدگی کی بنیاد پر قوموں اور نسلوں کے تعلقات ایک دوسرے سے بنتے اور بگڑتے ہیں۔ یا تو ان سے بالکل علیحدگی اختیار کر لی جاتی ہے اور یا ضرورت کے تحت تھوڑے بہت سماجی رشتے قائم کر لئے جاتے ہیں۔

سلیمان ندوی نے اپنی کتاب ”عرب و ہند کے تعلقات“ میں دنیا کی تمام قوموں کو چار درجوں میں تقسیم کیا ہے۔ 1- مسلمان، 2- اہل کتاب، 3- مشابہ اہل کتاب، 4- اور کفار۔ اس درجہ بندی اور ترتیب سے ان کے ساتھ سماجی روابط کے بارے میں اصول مقرر کئے گئے ہیں۔ مثلاً اہل کتاب کی لڑکیوں سے شادی کی جا سکتی ہے اور ان کے ہاتھ

کا ذیجہ بھی کھلایا جا سکتا ہے۔ مشابہ اہل کتاب کے بارے میں یہ ہے کہ نہ تو ان کی لڑکیوں سے شادی کی جاسکتی ہے اور نہ ان کا ذیجہ کھلانے کی اجازت ہے۔ (۱) کافروں کے بارے میں سلیمان ندوی نے کوئی وضاحت نہیں کی کہ ان کے ساتھ سماجی رشته کس نوعیت کے ہوں؟ مگر جیسا کہ کچھ فقماء نے اس کی وضاحت کی ہے کہ انہیں مسلمان ہونے کی دعوت دی جائے۔ اگر یہ قبول نہ کریں تو انہیں قتل کر دیا جائے۔ چنانچہ ہم اس قسم کی مثالیں تاریخ میں دیکھتے ہیں کہ ہندو قیدیوں کو اسلام کی دعوت دی گئی۔ انکار کی صورت میں انہیں قتل کر دیا گیا۔

اپنے ابتدائی دور فتوحات میں جب مسلمان فاتحین کا رابطہ یہودیوں اور عیسائیوں سے ہوا، تو انہیں ان کے ساتھ معالبہ کرنے میں کوئی دشواری پیش نہیں آئی۔ جزیہ کی اوائیگی کے بعد انہیں ذمی کا درجہ دے دیا گیا۔ اور ان کی جان و مال کی حفاظت کا ذمہ موسیوں کے ساتھ کس قسم کا معالبہ کیا جائے کیونکہ یہ اہل کتاب نہیں تھے کہ جن کا ذکر قرآن شریف میں آیا ہو، لہذا انہیں مشابہ اہل کتاب قرار دے کر ان پر جزیہ نافذ کر دیا گیا۔

جب عربوں نے سندھ فتح کیا تو اب ان کا واسطہ دوسرے مذاہب ماننے والوں سے تھا کہ جن میں بدھ مت اور ہندو مت کے ماننے والے تھے۔ لہذا سیاست کا عملی تقاضا یہ تھا کہ ان کے ساتھ بھی وہی اصول بر تاجائے کہ جو موسیوں کے ساتھ تھا۔ چنانچہ فتح نامہ میں لکھا ہے کہ برہمن آباد کو فتح کرنے کے بعد، محمد بن قاسم نے جو معالبہ کیا اس کے تحت ”عراق اور شام کے یہودیوں، نصرانیوں، گبروؤں“ اور موسیوں کے طرز پر ہر ایک کو اپنے طور پر طریق پر رہنے کی اجازت دے کر (خوشی خوشی) واپس کیا۔” (۲)

جب شمالی ہندوستان کو ترکوں اور افغانوں نے فتح کیا تو انہوں نے بھی اسی پالیسی کو اختیار کرتے ہوئے ہندوؤں سے جزیہ لے کر انہیں ذمی کا درجہ دیا۔ اگرچہ اس پالیسی پر علماء کی جانب سے وقا ”فوقا“ اعتراضات مگر سلاطین نے اپنے سیاسی مقاصد کے تحت اس کو برقرار رکھا۔ تاریخ میں ہم دو نقطے ہائے نظر کو دیکھتے ہیں: ایک علماء کا جو ہندوؤں

کے ساتھ سخت رویہ اختیار کرنے پر زور دیتے تھے، جیسا کہ اٹمش کے عمد میں علماء کے ایک وفد نے اس سے درخواست کی کہ یا تو ہندوؤں کو مسلمان بنا لیا جائے یا انہیں قتل کر دیا جائے۔ اس پر اٹمش کے وزیر کا جواب تھا کہ حکومت کے اسلحہ میں اتنی تکواریں نہیں ہیں کہ سب ہندوؤں کا قتل عام ہو، لہذا اس پر رضا مندی ہوئی کہ انہیں ذیل و خوار کر کے رکھا جائے، اور ان کی مذہبی آزادی پر پابندیاں عائد کی جائیں۔ (3) اس کے برعکس حکمرانوں کو پورا پورا احساس تھا کہ حکومت کرنے کے لئے ضروری ہے کہ ہندو رعایا کے ساتھ اچھے تعلقات رکھے جائیں۔ چنانچہ انہوں نے سیاسی طور پر ”رواداری“ کی پالیسی کو اختیار کیا۔

رواداری کے سلسلہ میں یہ بات یاد رکھنے کے قتل ہے کہ رواداری، طاقتور کی کمزوری کی جانب ہوتی ہے۔ یعنی ایک طاقتور، اور با اختیار طبقہ، اس خیال سے کمزور اور بے اختیار لوگوں کے ساتھ ہمدردانہ رویہ رکھتا ہے کہ یہ اس کی ضرورت ہوتی ہے۔ لہذا رواداری میں ترحم اور فیاضی کا جذبہ ہوتا ہے، اور اپنی برتری کا احساس۔ سلاطین ولی نے اس پالیسی کو سیاسی مفادوں اور مجبوروں کے تحت اختیار کیا، اور علماء کی رائے سے اتفاق نہیں کیا کہ ہندوؤں کو قتل کیا جائے، یا ان کی مذہبی آزادی کو سلب کر لیا جائے۔ ضیاء الدین بنی نے سلطان جلال الدین خلیٰ کی زبان سے جو کہلوایا ہے، اس سے ان حالات کا پورا پورا اندازہ ہوتا ہے:

ہم بے حیث اور بے غیرتوں کی نظر میں جو خود کو اسلام اور مسلمانوں کا بادشاہ کہلواتے ہیں، یہ لوگ شرک و کفر کے احکامات پر عمل کرتے ہیں، اور ہم سے اور ہماری شوکت و قوت بادشاہی سے نہیں ڈرتے۔ اگر میں بادشاہ اسلام ہوتا اور صحیح قسم کا بادشاہ اور بادشاہ زادہ ہوتا۔ تو دین اسلام کی محبت اور دین اسلام کی عصیت کے پیش نظر، خدا اور دین مصطفیٰ کے دشمنوں، خصوصاً ہندوؤں میں سے جو دین مصطفیٰ کے بدترین دشمن ہیں، ایک کو بھی اجازت نہ دیتا کہ پان کا بیڑہ اطمینان خاطر کے ساتھ کھائے، یا

سفید کپڑے پہنے۔ (4)

رواداری کے اس مائل میں ہندوؤں کو ذمی کا درجہ دے کر ان پر جزیہ عائد کیا گیا، اُنہیں مذہبی معاملات میں آزادی بھی دی گئی۔ اگرچہ ایسے واقعات ضرور ہوئے کہ کچھ سلاطین نے علماء کو خوش کرنے کے لئے کبھی مندروں کو سماز کیا، اور ان کے بتوں کو توڑا، مگر مجموعی طور پر سیاسی طور پر رواداری کی پالیسی کو چاری رکھا گیا۔

رواداری کی اس پالیسی کو اکبر نے ترک کر کے اس کی جگہ "صلح کل" کو اختیار کیا۔ یعنی ہندوؤں کے ساتھ محض رواداری کا برداشت نہیں کیا جائے بلکہ اُنہیں مساوی درجہ دیا جائے۔ اس پالیسی کی بنیاد یہ تھی کہ ہر مذہب حق پر ہے کافر اور مسلمان کی کوئی تفریق نہیں۔ ہر ایک کو حق ہے کہ خدا کو اپنے طریقہ پر مانے۔ المذا اکبر نے جب 1562 میں راجپوت شترزادی سے شادی کی تو اس کا مذہب تبدیل نہیں کرایا، اسے یہ آزادی تھی کہ وہ شاہی محل میں ہندو مذہب کے مطابق عبادت کرے، اس کے بعد اس نے میرٹا میں کہ جہاں ہندو یا تریوں میں نیکس لگایا گیا تھا، اسے ختم کر دیا (1563) اور 1564 میں جزیہ کے خاتمه کا اعلان کر دیا۔

"صلح کل" کی پالیسی کو عملی جامہ پہنانے میں ابوالفضل نے اکبر کا ساتھ دیا۔ ابوالفضل کا کہنا تھا کہ "کسی شخص کو یہ اجازت نہ ہو کہ وہ ان چیزوں کی مخالفت کرے کہ جو وقت کے تقاضوں کے مطابق ہو۔" وہ اس پر افسوس کرتا ہے کہ ماضی میں حکمرانوں نے مذہب کو ان عقول سے بے بہرہ لوگوں کے حوالہ کر دیا کہ جن کا کام محض فتویٰ دینا تھا، یہ لوگ مذہب کی اصل حقیقت سے دور رہے۔ 1593-94 میں اکبر نے جن قوانین کا نفاذ کیا، ان میں یہ تھا کہ اگر کوئی ہندو کسی وجہ سے مسلمان ہو گیا ہو، اور دوبارہ سے وہ اپنے مذہب میں واپس جانا چاہتا ہو، تو اسے اس کی اجازت ہے۔ کوئی کسی کے مذہب میں دخل نہ دے۔ اگر کوئی اپنے طور سے مذہب تبدیل کرنا چاہے تو اسے اجازت ہے کوئی ہندو عورت اگر مسلمان سے شادی کر لے تو اس کے شوہر سے اسے واپس لیا جا سکتا ہے ہندوؤں، عیسائیوں، یہودیوں، اور پارسیوں کو اپنے لئے مذہبی عمارت بنانے کی آزادی ہے۔

اس کے ساتھ ہی اکبر نے نہ صرف ہندوؤں سے سماجی و سیاسی روابط رکھ کر انہیں مغل خاندان اور ریاست کا ایک حصہ بنادیا، بلکہ انہیں انتظامیہ میں اعلیٰ عمدے دیئے۔ ورنہ اب تک ہندو روپیوں کے شعبہ میں بحیثیت کلرک کام کرتے تھے، اکبر نے انہیں فوج میں شامل کر کے انہیں اعلیٰ مناصب دیئے، اور انتظامیہ میں بھی بڑے عمدوں پر فائز کیا۔

علمی طور پر صلح کل کی پالیسی کے تحت سنکریت کی کتابوں کے فارسی میں ترجم ہوئے، اور شفافیتی طور پر ہندو توار، جن میں دیوالی، دسرہ وغیرہ شامل تھے۔ یہ سب حکومت کی سرپرستی میں شان و شوکت سے منائے جاتے تھے۔

صلح کل کی اس پالیسی کو اور نگ زیب کے عمد میں تبدیل کر کے، دوبارہ سے رواداری کے ماؤں کو اختیار کیا گیا، جس کی وجہ سے ہندوؤں اور مسلمانوں میں جو توازن تھا، وہ بگزگیا۔ اسی رواداری کے تحت جہاں ضرورت ہوئی وہاں طاقت کے اظہار کے لئے مندروں کو گرایا بھی گیا، اور جہاں ضرورت تھی، پہاں مندروں کو عطا یات بھی دیئے گئے۔ رواداری میں سختی و جبر، اور نرمی و فیاضی دونوں کی چینچائش ہوتی ہے۔ (5)

18 اور 19 صدیاں ہندوستان میں مغل نزاں کی ہیں۔ ان کی سیاست طاقت ختم ہو چکی تھی۔ یہاں تک کہ ایسٹ انڈیا کمپنی، مہڑوں، سکھوں، روہیلوں اور جائوں کے مقابلہ میں ایک سیاسی طاقت بن کر ابھری۔ سیاسی طاقت کو کھو دینے کے بعد، اب ”رواداری“ اور ”صلح کل“ دونوں روئے ختم ہو گئے۔ کیونکہ ان دونوں کا تعلق حکومت و اقتدار اور طاقت سے تھا۔ مسلمان کمیونٹی میں اب راہنمائی کا کام علماء نے کیا۔ چنانچہ شاہ ولی اللہ اور ان کا خاندان اہم مذہبی راہنمباں بن کر ابھرا۔ ان علماء نے جس تیرے ماؤں کی بنیاد رکھی وہ ”علیحدگی“ کا تھا۔ ہندوستان میں مسلمان معاشرہ کو ہندو رسم و روانج سے پاک صاف کر کے، انہیں خالص مذہبی روایات میں ڈھلا جائے۔ چنانچہ بنگال میں حاجی شریعت اللہ (وفات 1840) اور شمالی ہندوستان میں سید احمد شہید کی جہاد تحریک (1831) انہیں خطوط پر تھیں کہ مسلمانوں کو ہندوؤں سے علیحدہ کر کے، ایک علیحدہ کمیونٹی کی شکل دی جائے۔ اساعلیٰ شہید نے اپنی کتاب ”نقیت الایمان“ میں

ان رسومات کی تفصیل دی ہے کہ جو ہندوستان میں مسلمانوں نے اختیار کر لیں تھیں؛ ان میں سرا باندھنا، داڑھی مونڈنا، عید پر بغل گیر ہونا، مصافحہ کرنا اور میلاد کی محفلیں منعقد کرنا وغیرہ شامل تھیں۔ ان تحریکوں کا مقصد یہ تھا کہ مسلمانوں کی مذہبی شناخت قائم رہے، اور یہ ہندوستان کی ثقافت و سماج میں گم ہو کرنے رہ جائیں۔ سید احمد شہید کی یہ کوشش کہ ایک اسلامی سلطنت سرحد میں قائم کی جائے، ناکام ہوئی، مگر ان کی تحریک کے اثرات مسلمان معاشرے پر بڑے گھرے ہوئے۔ (6)

1857ء کے بعد، مسلمان معاشرے میں پھردو رجحانات پیدا ہوئے۔ ایک رجحان علیحدگی کا ہی تھا کہ جسے دیوبند مکتبہ فکر کے علماء نے فروغ دیا۔ اس علیحدگی میں اب ہندوؤں کے ساتھ انگریز بھی شامل تھے۔ ان دونوں سے علیحدہ ہو کر علیحدگی میں اپنے مذہب کے مطابق زندگی بسر کرنا۔ دوسری طرف سرید احمد خان کی تحریک تھی کہ ”مفہامت و سمجھوتہ“ کے ذریعہ جدیدیت کو اختیار کیا جائے، اور نئی تعلیم کے ذریعہ مسلمان معاشرے کو بدلا جائے۔ ان دو رجحانات نے دو جماعتوں کو پیدا کیا کہ جنہوں نے مسلمان معاشرہ کی سوچ اور فکر کی تشكیل میں اہم کردار ادا کیا۔

جب انگریزوں کے خلاف آزادی کی تحریک چلی، اور مسلمانوں کی جانب سے علیحدہ وطن کا مطالبہ کیا گیا، تو علماء نے ایک علیحدہ وطن کی مخالفت کی، اس لئے کیونکہ مسلم لیگ کے راہنماؤں کا تعلق یورپی تعلیم یافتہ اور جدیدیت کے حاضر طبقہ سے تھا، اگرچہ مسلمان معاشرے کی ”علیحدگی“ کے بارے میں دونوں ہی متفق تھے۔ علماء جو شاہ ولی اللہ سے لے کر دیوبند کے قیام تک مسلمانوں کی راہنمائی کے فرائض سرانجام دے رہے تھے، ان کے لئے یہ تکلیف دہ مرحلہ تھا کہ اب سیاسی لیڈر شپ ان کے ہاتھوں سے نکل کر جدید اور نئی تعلیم یافتہ لوگوں کے ہاتھوں میں آگئی کہ جو ان کے نظریہ کے مطابق، مذہب کی تعلیمات سے واقف نہیں تھے۔ قائد اعظم کو کافر اعظم کہنا اسی ذہن کی غمازی کرتا ہے۔

ان کی مخالفت کی ایک وجہ جو اور سمجھ میں آتی ہے وہ یہ ہو سکتی ہے کہ نئے ملک میں، سیکولر ذہن کی سیاسی لیڈر شپ کے ہوتے ہوئے انہیں اپنے لئے کوئی جگہ نظر

نہیں آتی تھی۔ ان کے ذہن میں شاید ماضی کی روایت تازہ ہو کہ سلاطین مغل بادشاہوں کے زمانہ میں انہیں کوئی سیاسی اختیارات نہیں ملے تھے اور وہ بادشاہوں کے زیر سلیمانی کی سرپرستی کے محتاج تھے۔  
نوآبادیاتی دور میں، سیاسی بحران کے دوران، انہیں جو راہنمائی کے موقع ملے۔  
اس نے ان کے عزم کو پوری طرح ابھار دیا تھا۔ وہ مسلمان معاشرے کی مذہبی شناخت کے ذمہ دار بن گئے تھے۔ اس لئے ان کی خواہش تھی کہ سیاسی لیڈر شپ پر بھی ان کا قبضہ ہوتا چاہئے۔

اگرچہ پاکستان کے قیام میں تو انہوں نے حصہ نہیں لیا، مگر جب پاکستان کا قیام عمل میں آگیا تو اکثر مشہور علماء پاکستان چلے آئے۔ اسکے نئے ملک میں اپنی مذہبی و سیاسی قیادت کے لئے جدوجہد کی جائے اور اسے ایک اسلامی ملک میں تبدیل کیا جائے۔

### حوالہ جات

- 1 سلیمان ندوی: عرب و ہند کے تعلقات، کراچی (اشاعت اول ۱۹۷۶ء) ص- ۱۹۲-۱۹۳
- 2 پنج نامہ (اردو ترجمہ: انٹر رضوی) سندھی ادبی بورڈ۔ حیدر آباد ۱۹۶۳ء۔ ص- ۳۰۰
- 3 دربار ملی، مرتبہ ایس۔ ایم۔ اکرام۔ لاہور ۱۹۶۶ء۔ ص- ۱۱۵-۱۱۷
- 4 ضیاء الدین بولی: تاریخ فیروز شاہی (اردو ترجمہ) لاہور ۱۹۶۹ء۔ ص- ۲۳۰-۲۳۱
- 5 تفصیل کے لئے دیکھئے: مبارک علی: علماء، معاشرہ اور جہاد (الیہ تاریخ) لاہور۔ ۱۹۹۵ء
- 6 جملہ تحریک (الیہ تاریخ) از مبارک علی۔ لاہور ۱۹۹۹ء

## جدوجہد آزادی میں پنجاب کا حصہ

طہر کاملان

قیام پاکستان کے بعد سے پنجاب متعدد الزامات کی زد میں رہا ہے جو دوسرے صوبوں کے مورخ اور دانشور اس خطے کے تاریخی کروار کے حوالے سے اس پر عائد کرتے رہے ہیں۔ ان الزامات میں پنجاب پر شمال مغرب سے آنے والے حملہ آوروں کی معاونت، انگریزی سامراج کے خلاف آزادی کی جدوجہد میں اس خطے کے مجموع کردار، بعد از تقسیم ہند دوسرے پاکستانی صوبوں پر اس کی بالادستی اور ان کا معاشی، سیاسی و سماجی استحصال اور کلچرل یکسانیت کا پرچار خصوصاً نظریہ پاکستان، اسلام اور اردو کے حوالے سے پنجابی بیور و کرسی اور فوج کے گھڑ جوڑ کا کردار وغیرہ خصوصی اہمیت رکھتے ہیں۔ ان تمام الزامات کی حقیقت کو جانے کے لئے سیر حاصل بحث و مباحثہ اور علمی تحقیق کی ضرورت ہے۔ چونکہ 53 سال گزر جانے کے باوجود پنجاب کی تاریخ، شفافت اور بہاں کے سو شل حالات پر کوئی قابل قدر کام نہیں ہوا اس لئے پنجاب پر عائد کئے جانے والے یہ الزامات ابھی تک تشنہ تحقیق ہیں۔ خاص طور پر پنجاب کی تاریخ کے مختلف پہلوؤں کو علمی و معروضی انداز سے جانچنے کی اشد ضرورت ہے۔ اس حوالے سے کسی بھی معیاری کوشش کے نہ ہونے کی وجہ سے خطہ پنجاب کو سمجھنے کے لئے آج بھی سید محمد لطیف کی تصنیف "تاریخ پنجاب" مطبوعہ 1883ء پر ہی اتفاق کیا جاتا ہے جس میں عدد قدمی سے لے کر 19 ویں صدی کے رباع آخر تک کے حالات کا برطانوی استعمار کی نظروں سے جانبہ لیا گیا ہے۔ غالباً یہی وجہ ہے کہ پنجاب میں نوآبادیاتی دور کو ستائش کی نظروں سے دیکھا جاتا ہے کیونکہ اس خطے سے متعلق تمام

وستیاب علمی ذرائع انگریزوں کے دور ہی میں تحقیق کئے گئے تھے۔ عمد حاضر کے محققین و مورخین کی اس سرزمین کی طرف برتی جانے والی بے انتہائی نے اس رحیمان کو مزید تقویت بخشی ہے۔ اب ضرورت اس امر کی ہے کہ تاریخ میں پنجاب کے کردار کا معروضی بنیادوں پر از سرنو تھیں کیا جائے۔ جس کے لئے لازم ہے کہ پنجابی کی تاریخ، ثقافت اور سماجی پہلوؤں پر زمانہ حال کے تقاضوں کو سامنے رکھتے ہوئے تحقیق کی جائے۔

زیر نظر مقالے میں مذکورہ بالا اڑامات میں سے ایک ”جدوجہد آزادی میں پنجاب کا حصہ“ کے موضوع پر چند معروضات ضبط تحریر میں لائے گئے ہیں خاص طور پر آزادی کی جدوجہد میں پنجاب کے مخصوص کردار کے پس پرہ کام کرنے والے عوامل اور حرکات کا جائزہ لینے کی کوشش کی گئی ہے تاکہ اس موضوع پر مزید اور یامعائی بحث کا آغاز ہو سکے۔ اس حوالے سے ہماری بحث کا نقطہ آغاز پنجاب پر نوآبادیاتی استبداد کے قیام سے ہو گا کیونکہ تبھی سے پنجاب کی میثاق پولٹن سرمایہ کی دست نگر ہوئی اور یہاں کے تمام وسائل برطانوی سرمایہ داری نظام کے فروغ کے لئے استعمال ہونے لگے۔ اس طرح پنجاب کے لئے عمد غلامی کا آغاز ہوا۔

نوآبادیاتی استبداد اور شری - دیسی تضاد

تشویش تھی چنانچہ سرحدی صوبے کی حیثیت سے پنجاب نے ابتداء ہی سے برطانوی نوآبادیاتی حکومت کے لئے خصوصیت اہمیت اختیار کر لی تھی۔ (2) یہی وجہ تھی کہ پنجاب کی انتظامیہ فوجی طرز کی تھی۔ انتظامی عدوں پر فائز تمام کے تمام افسروں فوجی تھے جنہیں پنجاب کمیشن کے ارکان (Officers of the Punjab Commission) کما جاتا تھا۔ (3) پنجاب میں امن و امان کو یقینی بنانے کے لئے 60 ہزار فوج اور 15 ہزار پولیس متعین کر دی گئی تھی ماکہ انگریز انتظامیہ کے خلاف کسی کو صدائے احتجاج بلند کرنے کی جرأت نہ ہو۔ ایک باقاعدہ مہم کے ذریعے پنجاب کی تمام آبادی کو قطعی طور پر غیر مسلح کر دیا گیا۔ ایسے جائیداروں کی الامک و اراضی بحق سرکار ضبط کر لی گئی جن سے متعلق یہ شک تھا کہ انہوں نے گزشتہ جنگوں میں سکھوں کا ساتھ دیا تھا۔ ایسے جائیداروں کی تعداد تقریباً 25 تھی۔ (4) ان میں سے متعدد جائیداروں کو یا تو ان کے گھروں میں نظر بند کر دیا گیا تھا یا پھر انہیں پنجاب سے بے دخل کر دیا گیا۔ وہ جائیدار جو ان معروکوں میں غیر جانبدار رہے تھے انہیں ان کی طرف سے فراہم کردہ دستاویزات کی بنیاد پر منیز اراضی دی گئی اور انہیں اس بات کی بھی ترغیب دی گئی کہ وہ انگریز سرکار کے تابع فرمان رہیں۔

1853ء میں انتظامی بورڈ کو ختم کر کے پنجاب کو چیف کمشنری بنا دیا گیا۔ سر جان لارنس پنجاب کا پہلا چیف کمشنر مقرر کیا گیا۔ چیف کمشنر کو آمرانہ اختیارات تفویض کئے گئے۔ ان دونوں پنجاب، مکلتہ، مدراس، بمبئی اور اللہ آباد کی پرینزیپالیٹیں سے اس طرح تنصیب تھا کہ یہاں پر 1773ء کے ریکولینینگ ایکٹ کا اطلاق نہ ہوتا تھا۔ چنانچہ رکے وسط میں پنجاب بلا مبالغہ ”سرزمین بنے آئیں“ تھا۔ (5) جہاں پر ”تو العنا حیثیت حاصل تھی۔ ڈپی کمشنروں کو اس قدر اختیارات دیا اپنے اصلاح کے ملن العنا بادشاہ تھے۔ ایک ضلع کا ڈپی بورہ بھی تھا۔ بج بھی۔ روینوں کلکٹر بھی۔ پولیس انجمن جو آں اسے جنگلات، صحت، تعلیم، زراعت اور

اپنی تحویل میں لے لیتا۔

- زرعی اراضی کے نئی حقوق مل جانے نیز نہی آپاشی،  
بہتر طریق زراعت اور بے آباد زمینوں کی آباد کاری سے زرعی  
پیداوار میں قابل قدر اضافہ ہو جانے سے جب کاشتکار کو اپنی  
زرعی زمین کی بڑھ گئی ہوئی معاشی اہمیت کو احساس ہوا تو مختلف  
موقع (مثلاً شادی بیاہ وغیرہ) پر حصول زر کی غرض سے اس نے  
شور و فہم کے تقاضوں کو بالائے طاق رکھتے ہوئے بے دھڑک  
اپنی اراضی کو رہن رکھ کر ساہوکار سے قرض لے لیتا تھا اور عموماً  
اپنی ہی زمین پر مزارع بن کر رہ جاتا۔

چنانچہ کچھ ہی عرصہ میں زرعی طبقات کی حالت کافی دگر گوں ہو گئی۔ پنجاب کے  
دیسی معاشرے میں اس تبدیلی کا احساس کرنے والا پلا انگریز "آر تھر بر انڈر تھ" (کمشنر  
ملٹن ڈویشن) تھا۔ لیکن یہ مسئلہ صحیح معنوں میں اس وقت منظر عام پر آیا جب ایس  
ایس تھوربرن کی رپورٹ "ساہوہ اور پنجاب کے مسلم کسان" کے نام سے 1886ء میں  
لندن میں شائع ہوئی۔ جس میں تھوربرن نے 19 ویں کی آخری چوتھائی کے دوران  
زرعی طبقات پر نازل ہونے والی افتاؤ کا ان الفاظ میں ذکر کیا ہے۔

پنجاب درجے کے مالکان اراضی کی سرزین ہے۔

جو دن بدن ساہوکاروں کے غلام بننے جا رہے ہیں اور زرعی  
اراضی اپنے فطری مالک (کاشتکار) کے ہاتھ سے نکل کر عیارانہ  
خصلت کے حامل بننے کی تحویل میں جاری ہے اس تمام تر پیش  
رفت کی بنیادی ذمہ داری ہماری انتظامیہ اور نظام قانون پر عائد  
ہوتی ہے اور اگر اس جانب بروقت کوئی قدم نہ بٹھایا گیا تو ہماری  
حکومت کے لئے صورتحال ممکن ہو جائے گی۔ اس صورتحال کا  
خطہ پنجاب کے مغربی حصے میں مشرقی حصہ کی نسبت کمیں زیادہ  
ہے۔ چونکہ مغربی پنجاب کی زیادہ تر آبادی مسلمانوں پر مشتمل

ہے لہذا امکان یہ بھی ہے کہ یہ اقتصادی تضاد مذہبی تضاد میں بدل

(II) جائے۔

رہن رکھی ہوئی زمین کی تفصیل دیتے ہوئے مالم ڈارلنگ رقم کرتا ہے :

1870ء کی دہائی تک ہر سال رہن رکھی گئی زمین 15000 کا

تحمینہ 15000 ایکڑ تک تھا جو 1888-93ء تک بڑھ کر 50000

ایکڑ تک جا پہنچا۔” (12)

آرٹھر برانڈر رٹھ اور تھوربرن کی تشویش کے باعث سرکار نے اس مسئلے کی جانب توجہ دینا شروع کی لیکن ”19 ویں کی آخری چوتھائی میں پنجاب میں انگریز افسروں کی گروہوں میں بڑے ہوئے دکھائی دیتے ہیں۔ ایک طرف افسروں کا وہ گروہ تھا۔ جو انگریزی Law of Contract کا سارا لے کر صورتحال میں عدم مداخلت کی تبلیغ کرتا تھا (جن میں چارلس اپچی سن، میک ورٹھ یونگ وغیرہ قائل ذکر تھے)۔ لیکن دوسری طرف بندوبست اراضی سے متعلق انگریز افسروں کا دوسرا گروہ تھا جو اس صورتحال پر شدید تشویش کا اظہار کر رہا تھا۔“ (13) بالآخر 1901ء میں قانون انتقال اراضی پاس ہوا تو موخر الذکر افسروں کو اطمینان ہوا۔ اس طرح زرعی پیشے سے متعلق افراد کو ساہبوکار کے خلاف بالخصوص اور دیگر غیر زراعت پیشہ افراد کے خلاف بالغوم تحفظ ملا۔ لیکن اس قانون سے پنجاب میں ”شری دیکی“ تقسیم کا عمل شروع ہوا۔ شری دیکی کی یہ تقسیم وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ ایسی گھبیر صورت اختیار کرتی گئی کہ پنجاب کے عوام میں آزادی سمیت کسی بھی مسئلے پر اتفاق رائے نہ ہو سکا۔ 1901ء کے قانون انتقال اراضی نے ہی بڑے بڑے زمینداروں کو منظم کرنے میں فیصلہ کن کردار ادا کیا جو پنجاب میں ”قوی بورڑوا“ کی تشکیل میں رکاوٹ بنے۔ زمینداروں کے اتحاد نے 1923ء میں بالآخر ”یونینسٹ“ پارٹی کی شکل اختیار کر لی جو 1947ء تک انگریز نو آبادیاتی حکومت کی حاشیہ بردار رہی اور پنجاب اس دوران سیاسی جمود کا مظہر بن کر رہ گیا۔ پنجاب کی اس سیاسی صورتحال میں متوسط طبقے کی نمائندہ جماعتیں بے اثر ہو کر رہ گئیں البتہ مذہبی تحریکوں کو پنجاب میں بہت پذیرائی حاصل ہوئی جنہوں نے شری دیکی انتقال کے ساتھ ساتھ

مذہبی تضادات کو اجاگر کر کے پنجاب میں انگریزی استعمار کے خلاف کسی بھی قسم کے اتحاد کے امکان ہی کا خاتمہ کر کے رکھ دیا۔

### سماجی و مذہبی تنظیمیں

روایتی طور پر پنجاب کا معاشرہ بہت معتدل اور رواداری سے متصف تھا۔ صدیوں سے یہاں شمال مغرب سے حملہ آور آتے اور یہاں کی سیاست کے علاوہ معاشرت کو بھی متاثر کرتے تھے جس سے اس خطے کے باشندوں میں وقت کے ساتھ تبدیل ہونے اور ضرورت کے مطابق اپنے آپ کو نئے قابل میں ڈھالنے کی قدرت پیدا ہو گئی تھی۔ متواتر تبدیلیوں کے باعث پنجاب میں ذات پات کے نظام کی شدت بھی ہندوستان کے دوسرے حصوں کی نسبت بہت کم تھی۔ چنانچہ مذہبی تعصب کے نہ ہونے کی وجہ سے مسلمان ہندو اور سکھ مکمل ہم آہنگی کے ساتھ رہتے تھے۔ ”ہندو اکثر موقع پر اسلام یا سکھ مت قبول کر لیتے لیکن اس کے باوجود ہندوؤں میں کبھی احتجاج کے آثار نہ دیکھے گئے۔“ (14) لیکن پنجاب میں عیسائی مشتریوں کی آمد سے قومیتی ہم آہنگی کی فضا مکدر ہو گئی کیونکہ پادریوں نے مقامی مذاہب کو تمثیر کا نشانہ بنایا اور ان کی مقدس ہستیوں پر رکیک حملے کئے جس سے پنجاب میں شدید رد عمل نے جنم لیا۔ آریہ سماج کو اس خطے میں جو مقبولیت حاصل ہوئی عیسائی پادریوں کے اس جارحانہ طرز عمل کا نتیجہ تھا۔ پنجاب میں آریہ سماج کا ظہور 1877ء میں ہوا جب سوامی دیامند نے یہاں آ کر اس سر زمین کو اپنی سرگرمیوں کا مرکز بنایا۔ ہندو مت کو غیر مذاہب کے اثرات سے محفوظ رکھنے کی غرض سے آریہ سماج نے عیسائیت کی شدید مخالفت کی۔ اسی لئے یہ تنظیم انگریزوں کی بھی اسی شدت سے مخالفت کرتی تھی۔ اسی کے ساتھ ساتھ آریہ سماج نے سکھ مت اور اسلام کو بھی تقيید کا نشانہ بنایا۔ جس کا اثر یہ ہوا کہ نہ صرف ہندوؤں اور سکھوں میں تضادات کی وسیع خلیج پیدا ہو گئی بلکہ ہندوؤں اور مسلمانوں میں بھی معاندانہ رویہ واضح صورت اختیار کرتا گیا۔ ان مذاہب کے پیروں کے مابین گائے کو ذبح کرنے یا پھر مساجد کے سامنے باجہ بجائے وغیرہ جیسے مسائل کی وجہ سے فرقہ وارانے

فیادات ہونے لگے۔ لیکن حکومتی عدم مداخلت بلکہ غفلت بعض حلقوں کی رائے میں ان دو بڑی قومیتوں میں اختلافات کو تیز تر کرنے کی سوچی سمجھی پائی تھی۔ (15) پنجاب میں آریہ سماج نے طبقہ اعلیٰ سے تعلق رکھنے والے وکلاء، پیشہ ور افراد، ماہرین تعلیم اور تاجریوں میں بہت مقبولیت حاصل کی۔ لیکن اس دوران اس نے نہ صرف دیگر قومیتوں کو اپنے آپ سے برگشتہ کر لیا بلکہ ان میں علیحدگی پسندانہ روحانیات کے فروغ کا باعث بنے۔ خاص طور پر دوسرے مذاہب کی مقدس ہستیوں کو آریہ سماجیوں نے بھی ہدف تقید بنا لیا تو دوسری قومیتوں کی بھی تشدد و انہ مذہبی تنظیمیں وجود میں آنے لگیں۔

سچھ سجا جو کہ 1893ء میں قائم ہوئی اس نے آریہ سماجیوں کے سکھ گوروؤں کے بارے میں نازبیا طور پر تقید پر سخت رو عمل کا اظہار کیا۔ جس طرح آریہ سماج کا بنیادی پیغام ”ویدوں کی جانب لوٹو“ تھا اسی طرح سچھ سجا نے ”آدمی گرنتھ کی جانب لوٹو“ کا نعروں بلند کر کے تمام سکھ عقائد و رسوم و رواج کو ہندو اثرات سے پاک کرنے پر زور دیا اور اصل خالصہ عقیدے کی ترویج کو اپنی توجہ کا مرکز بنا لیا۔ (16) اگرچہ آریہ سماج کے بر عکس سچھ سجا کی لیڈر شپ نے اپنے پیروکاروں سے کہا کہ وہ مغربی افکار و علوم سے زیادہ سے زیادہ کسب فیض حاصل کریں۔

بالکل اسی طرح مسلمانوں میں ”انجمن اسلامیہ“ کے نام سے ایک تنظیم وجود میں آئی جس نے 1870ء کی دہائی میں مسلمانوں کی اصلاح اور نشاۃ ثانیہ کا علم بلند کیا۔ انجمن اسلامیہ نے صوبے کے بیس اضلاع میں اپنی شاخیں قائم کیں دہائی پر اسلامیہ سکول کھولے اور اپنا اخبار بھی جاری کیا۔ سچھ سجا کی طرح انجمن اسلامیہ نے مختلطی تعلیم کے حصول کا درس دیا اور آریہ سماج کے پر اپیکنڈہ کا جواب دینے کے لئے ایک پلیٹ فارم فراہم کیا۔ علاوہ ازیں انجمن نے انگریز سرکار سے بھی سرکاری ملازمتوں میں کم از کم 50 نیصد کوڈہ مقرر کرنے کی اپیل کی۔ (17) 1881ء میں ہندو اور مسلمان متوسط طبقات کے رہنماؤں میں ہنزہ انجوکیشن کمیٹی کے اس سوالنامے کی وجہ سے شدید اختلافات پیدا ہو گئے جس میں ذریعہ تعلیم کے لئے زبان کے بارے میں سوال کیا گیا تھا۔ جس کے نتیجے میں اردو ہندی تباہی نے پنجاب کے شری متوسط طبقے کو تقسیم کر

دیا تھا۔ اسی طرح ہندوستان اور انگلستان میں انڈین سول سروس کے امتحان کے بیک وقت انعقاد، چھوٹی ملازمتوں کی بھرتی کے طریقہ کار اور اقلیتوں کے لئے ملازمتوں کی تخصیص فرقہ وارانہ مخاصمت میں اضافے کا سبب بنیں۔

چنانچہ 1870ء اور 1880ء کی دہائیوں میں آریہ سماج، سنگھ سجھا اور انجمن اسلامیہ جیسی تنظیموں اور ان کی سپرستی میں چلنے والی تعلیمی تحریکوں نے ہندوؤں مسلمانوں اور سکھوں کے لئے تعلیم کی بے بہا سولت میا کی وہیں انہی تحریکوں کے باعث ان قومیتوں کے مابین دشمنی و عداوت کے نہ ختم ہونے والے سلسلے کی بیانار پڑی۔ اس لئے 1883ء سے 1891ء تک کے عرصے میں فرقہ وارانہ فسادات پنجاب کا روزمرہ کا معمول بن گئے تھے۔ (18) یہ فسادات گاؤ کشی یا اسی طرح کے صحنی سے سائل کی وجہ سے پھوٹ پڑتے اور بیسیوں جانیں تلف ہو جاتیں۔ ان حالات و واقعات اور خاص طور پر مذہبی تنظیموں کے زہر آکرو پر اپیگنڈہ کی بدولت نوجوانوں میں اپنے مذہبی تشخص کا احساس بہت بڑھ گیا اور ان کے انداز فکر میں مذہبی جنونیت اور تعصباً غالب آگئی۔

1883-84ء میں میونپل اداروں میں انتخابات کا آغاز ہوا تو پنجاب کی تینوں قومیتوں کے متوسط طبقوں میں پسلے سے موجود قضاۓ اپنی پوری شدت کے ساتھ صوبے کی سیاست کو بھی اپنی لپیٹ میں لے لیا۔ (19) چونکہ ووٹ دینے کے لئے ”جائزیاد“ یا پھر ”تعلیم“ کو لازمی شرائط قرار دیا گیا تھا چنانچہ ہندو جو کہ اقتصادی و تعلیمی حوالے سے زیادہ ترقی یافتہ تھے ان کے ووٹوں کی تعداد بھی زیادہ تھی اور وہ اکثر نشیں جیت جانے میں کامیاب ہو جاتے تھے۔ مثلاً پہلے انتخابات میں ہندوؤں نے 96 کمیٹیوں میں سے 72 میونپل کمیٹیوں میں کامیابی حاصل ہی جبکہ مسلمانوں کے حصے میں صرف 12 کمیٹیاں آئیں اور سکھ صرف ایک میونپل کمیٹی (ترن تارن) میں کامیاب ہو سکے۔ (20) اکرام علی ملک کے مطابق ان انتخابات کے آغاز سے ایسی یہجانی کیفیت نے جنم لیا کہ بالآخر انگریز سرکار کو مداخلت کرنا پڑی اور انہوں نے جداگانہ انتخابات کا اصول متعارف کرایا جس کے تحت کسی بھی خلقے کا رکن اپنے ہم مذہب ہی کو ووٹ ڈال سکتا

تھا، ان انتخابات کے تجربے نے مسلمانوں کے متوسط طبقے کو یہ باور کروایا کہ مجلس قانون ساز میں انتخابات کی بجائے نامزدگی کا اصول ان کے حق میں بہتر ہو گا لہذا وہ ہندو متوسط طبقے کے خوف سے انتخابات کی مخالفت کرتے رہے۔

1877ء میں "لہور انڈین ایوسی ایشن" کے نام سے پنجاب میں پہلی سیاسی تنظیم اس وقت قائم ہوئی جب سریندر ناٹھ بیسرجی پنجاب آئے۔ چونکہ یہ تنظیم زیادہ پڑھے لکھے ہندوؤں پر مشتمل تھی جو شروں میں مقیم تھے لہذا اس کی اپیل بہت ہی محدود تھی چنانچہ کچھ ہی عرصے میں "لہور انڈین ایوسی ایشن" عملًا ختم ہو گئی۔ البتہ 1885ء میں انڈین نیشنل کانگرس کی پنجاب شاخ کا قیام عمل میں آیا لیکن اس کی سرگرمیاں بھی سلانہ اجلاسوں اور رسمی قراردادوں کو پیش کرنے سے آگے نہ پڑھ سکیں۔ دوسرے علاقوں کی طرح کانگرس پنجاب کے مسلمانوں کے طبقہ اعلیٰ میں بھی خاص مقبولیت حاصل نہ کر سکی یتے رئے کے مطابق اس کی تین وجہات تھیں:

-1 پنجاب کانگرس پر ابتداء ہی سے آریہ سماجوں کا غلبہ ہو

گیا۔ جن کا بالی قومیتوں بشوول مسلمانوں کے خلاف تعصّب ڈھکا چھپا نہ تھا۔ اگرچہ آریہ سماج سماجی و تعلیمی نویعت کی تنظیم تھی لیکن اس کی سرگرمیوں کے سیاسی پہلو بھی تھے جو اس تنظیم کے ارکان کی کانگرس میں شمولیت کا سبب بنے۔

-2 ہندوؤں اور مسلمانوں میں اقتصادی و تعلیمی فرق بہت

بریٹھ گیا تھا۔ مزید برآل ہندو لیڈر عموماً شری علاقوں سے تعلق رکھتے تھے اور وہ زیادہ تر متوسط طبقے کی نمائندگی کرتے تھے اس کے بر عکس مسلمان لیڈر دیکی اور زمیندارانہ پس منظر کے حامل ہوتے جن کی اکثریت کا تعلق مغربی پنجاب سے ہوتا تھا۔

-3 19 ویں کی آخری چوتھائی کے دوران مسلمان طبقہ اعلیٰ

کے ارکان کی اکثریت سریں احمد خان کے زیر اثر آگئی تھی جنہوں نے ہندو مسلم اتحاد کے نقطہ نظر کو خیر آباد کہ دیا تھا۔

وہ مسلمانوں کی بہتری کے لئے ضروری خیال کرنے لگے تھے کہ وہ انگریزوں کے حلف بن جائیں 1887ء میں تو سریسید نے کانگرس کے خلاف بڑی زور دار مہم کا آغاز کر دیا تھا۔ مسلم زمیندار جو ہندو متوسط طبقے کو حاصل اقتصادی مراعات اور سرکاری ملازمتوں میں ان کی برتری کا خاتمه چاہتے تھے انہوں نے سریسید احمد خان کے اس نقطہ نظر کو دل و جان سے خوش آمدید کیا۔ نوآبادیاتی سرکار نے بھی جو کہ کانگرس کے اثر کے پنجاب کے دیہات میں پھیل جانے سے خائف تھے ان شکوک کو مزید ہوا وی چنانچہ پنجاب میں قومی تضاد میں نمایاں اضافہ ہوا۔ (21)

چنانچہ پنجاب میں کانگرس کو جن مشکلات نے ابتداء ہی میں گھیر لیا وہ 1947ء تک اسے درپیش رہیں۔ زرعی اراضی کے مالکان نے متوسط طبقے کی نمائندہ اس جماعت کو ابھرنے کا موقع ہی نہ دیا اگرچہ کانگرس نے قانون انتقال اراضی پر بھی مصلحت کو شی سے کام لیتے ہوئے کوئی واضح پوزیشن اختیار نہ کی پھر بھی کانگرس کو قابل قدر پذیرائی میسر نہ آسکی۔ جس کی بڑی وجہ اس پارٹی پر ہندو متوسط طبقے کا غلبہ تھا۔

19 ویں صدی کے پنجاب کے بارے جن حقائق کو سطور بلا میں رقم کیا گیا ہے ان سے جو نتیجہ اخذ کیا جا سکتا ہے وہ یہی ہے کہ انگریز نوآبادیاتی حکمرانوں کے استبدادی کنٹرول، ان کی ریاستی پالیسی سے وجود میں آنے والے شری۔ یہی تضاد، عیسائی مشنریوں کی جارحانہ مذہبی سرگرمیوں کے پیش نظر آریہ سماج جیسی مذہبی احیاء کی پرچارک تنظیم کا ظہور جس کے نتیجے میں دوسری قومیتوں سے بھی مذہبی اصلاح کے نام پر علیحدگی پسند رجھات کا علم بلند کرنے والی تنظیموں نے جنم لیا۔ اس کے بعد حکومت وقت کی طرف سے میونسل کمیٹیوں کے انتخابات کی ابتداء اور اردو ہندی تازعہ کو دانتہ ہوا دینے کے عمل سے پنجاب کی سیاست و معاشرت باہمی اختلافات اور تضادات کی اتھا گمراہی میں گرچکی تھی ان حالات میں پنجاب میں قومی بورڈووا کے جنم لینے کے تمام امکانات کا خاتمہ ہو کر رہ گیا جو نوآبادیوں میں آزادی کی جدوجہد کا آغاز بھی کرتا ہے۔

اور اسے انجام تک بھی پہنچاتا ہے کہ وہاں پر 20 ویں صدی کے آغاز کے فوراً "بعد کسی بھی قسم کی مجمعیت قوت کے ابھر کر سامنے آنے کے تمام امکانات معدوم ہو گئے جو کہ آزادی کا نعروہ بلند کر سکے۔ فرقہ وارانہ و گروہی تضادات پنجاب کی معاشرت کے لازمی جزو بن کر رہ گئے۔

پاکستان کی خالق جماعت مسلم لیگ کی پنجاب شاخ جو کہ 1907ء میں قائم ہو گئی تھی۔ اسے بھی پنجاب میں 1942ء کے بعد پذیرائی ملنی شروع ہوئی۔ جس کی بڑی وجہ اسے 1940ء کی دہائی میں جاگیردار طبقے کی حاصل ہوتے والی سیاسی حملیت تھے و گرنہ سر سکندر حیات کے انتقال سے قبل مسلم لیگ کو ایکہ مانوی جماعت کی حیثیت حاصل رہی۔ آئنہ ٹالیوٹ کا خیال ہے کہ مسلم لیگ کو پنجاب میں سیاسی حملیت حاصل ہو جانے کی بڑی وجہ جنگ عظیم دوسری تھی جس نے برطانوی استعمار کو جڑوں سے ہلا کر رکھ دیا تھا جس کا اثر یونینیٹ پارٹی پر بھی مرتب ہوا۔ چنانچہ یونینیٹ پارٹی میں شامل جاگیردار طبقے کو اپنا مستقبل مسلم لیگ ہی میں دکھائی دیا۔ اس طرح مسلم لیگ 1946ء کے انتخابات میں مسلمانوں کی نمائندہ جماعت بن کر ابھر سکی۔

اگرچہ پنجاب میں وقاً "فوقاً" مزاجمتی تحریکیں جنم لیتی رہیں۔ اس ضمن میں پہلی قائل ذکر تحریک کالونائزشن مل (جو کہ مجلس قانون ساز میں 25 اکتوبر 1906ء میں متعارف کروایا گیا) کے رد عمل میں شروع ہوئی یہ تحریک کسانوں اور معمولی کاشتکاروں کی طرف سے شری متوسط طبقے کی جانب سے چلائی گئی لیکن نوآبادیاتی راج کے استبدادی کنٹرول کی وجہ سے یہ تحریک اپنے فوری مقاصد تک ہی محدود رہی۔ اسی طرح کیرتی کسان پارٹی، نوجوان بھارت بھسا اور غدر پارٹی جیسی تنظیموں نے بھی آزادی کے لئے عملی جدوجہد شروع کی لیکن پنجاب میں مذہبی تعصب اور قومی اختلاف سے مکدر سیاسی و معاشرتی فضائے ان تنظیموں کے مقاصد کو "دیوانے کا خواب" بنا کر رکھ دیا۔ یہ تنظیموں صرف مشرقی پنجاب کے سکھوں کی نمائندہ بن کر رہ گئیں۔ اس ضمن میں مجلس احرار اور خاکسار تحریک جیسی مذہبی تنظیموں کا ذکر بھی ضروری ہے۔ جوں تک مجلس کا تعلق ہے تو اس کے بنیادی مقاصد میں بے شک اگریزی استعمار سے آزادی

شامل تھی لیکن عملی طور پر اس تنظیم کی تمام ترقیت قادیانیوں کو کافر قرار دلوانے اور کشمیر کمیٹی کو فعال بنانے نیز اس میں سے قادیانیوں کے اثر و رسوخ کو ختم کروانے پر ہی مرکوز رہی۔ اور خاکسار تحریک نازی ازم اور فاشزم کے اصولوں کو اپنا کر اسلامی نشانہ ٹھانیہ کو ممکن بنانے کی ایک کوشش تھی جو نہ تو باور آور ثابت ہو سکتی تھی اور نہ ہوئی۔

20 ویں صدی میں پنجاب کی ایک ہی سیاسی قوت الیٰ تھی جو اس صوبے پر غالب رہی اور یہ قوت یونینٹ پارٹی کی تھی۔ اس کے عوچ کے دنوں میں تمام مذہبی و سیکولر جماعتیں یہاں بے اثر ہو کر رہ گئیں۔ یونینٹ پارٹی اور انگریز سامراج کے گھڑ جوڑنے پنجاب کو اس قدر جکڑ دیا تھا کہ وہاں پر آزادی کی تحریک کا نمودار ہونا محال تھا۔ پنجاب میں بننے والوں کی تمام توانائیاں باہمی اختلافات کی نذر ہو کر رہ گئیں۔ ایسے سیاسی معماشی و سماجی حالات میں پنجاب جدوجہد آزادی میں کوئی بھی مثبت کردار ادا کرنے کے قابل نہ تھا۔

### حوالہ جات

- سیدتہ ایم رائے، یحییٰ پالیٹکس اینڈ دی فریڈم سرگل ان دی پنجاب (1897 تا 1947ء) دہلی، 1984ء، ص 8
- زاہد چودھری، پاکستان کی سیاسی تاریخ (جلد 5)، ص 23
- چودھری محمد اشرف، آفیسرز آف دی پنجاب کمیشن، 1996ء، لاہور، ص 12
- زاہد چودھری، ص 25
- سیدتہ ایم رائے، ص 8
- زاہد چودھری، ص 26
- الطاف حسین حالی، حیات جاوید، ص 114
- مارکسزم کے کلاسیکی نظریہ ریاست کے مطابق نوآبادیوں میں آزادی کی تحریک قوی بورژوا کی مدد ہوتی ہے۔ یہ تحریک تب جنم لیتی ہے جب قوی بورژوا اور

میزرو پولٹن بورڑوا میں تضاد واضح صورت اختیار کر جاتا ہے تو جدوجہد آزادی کا آغاز ہو جاتا ہے۔ وضاحت کے لئے حمزہ علوی۔ "شیٹ ان پوٹ کلونیل سوسائٹیز" 1974ء۔ لیفٹسٹ ریویو۔

- 9 زاہد چہدری، ص 27
- 10 ایضاً۔ ص 28
- 11 سید ایم رائے۔ ص 14
- 12 ما کلم ڈارلنگ، پنجاب پیرنٹ ان پر اسپریٹ اینڈ ڈیٹ، بھیجی، 1947ء۔ ص 174
- 13 عبداللہ ملک، پنجاب کی سیاسی تحریکیں، لاہور، 1973ء۔ ص 37
- 14 سید ایم رائے، ص 2
- 15 ایضاً۔ ص 3
- 16 ایضاً۔
- 17 ایضاً۔ ص 4
- 18 ایضاً۔
- 19 ایضاً۔ ص 6
- 20 ایضاً۔
- 21 ایضاً۔ ص 7-8

سیٹن، اسمتھ اور سید لر کے وفود ہائے سندھ

1801ء-1820ء

سی۔ ایل۔ ماڑی والا / سعود الحسن خان

سندھ کی فتح سے پہلے برطانوی حکومت کے سندھ میں سیاسی مشنری بھیجننا شروع کر دیئے تھے، جن کا مقصد سندھ کے حالات اور ساتھ میں افغان حکومت کی سرگرمیوں پر نظر رکھنی تھی۔ اس مقالہ میں سی۔ ایل۔ ماڑی والا نے ایک ایسے ہی مشن کے بارے میں لکھا ہے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ برطانوی ذپلویتی کن خطوط پر کام کر رہی تھی۔

(ایڈیٹر)

جب انہاروںیں صدی ختم ہو رہی تھی اور اس کی جگہ انیسویں صدی لے رہی تھی تو ہندوستان میں برطانوی سلطنت کو شمال مغربی سرحد کی جانب سے حملہ کا خطرہ تھا۔ سب سے پہلے تو افغانوں کی فتح کے خوف نے ہندوستان میں برطانوی منتظمین کے ذہنوں کو پریشان کر دیا لیکن جب نئی صدی شروع ہوئی تو روسیوں اور فرانسیسیوں کی جانب سے ہندوستان کو لاحق خطرے نے بھی انہیں پریشان کر دیا۔ برطانوی حکومت انیسویں صدی میں شمال مغربی سرحد پر ہی اپنی تمام توجہ مبذول کئے رہی۔ اس نئی صدی کے ربع اول کے لئے ایک خاص پالیسی وضع کی گئی تھی مگر بعد ازاں ایک اور نئی اور زیادہ جارحانہ پالیسی اختیار کی گئی۔ صوبہ سندھ ان دونوں ہی پالیسیوں سے متاثر ہوا۔ اس مضمون میں اس بات کا تجزیہ کیا جائے گا کہ انیسویں صدی کے ربع اول میں گورنر جزلوں کی جانب سے شمال مغربی سرحد کی جانب اپنائی گئی عام پالیسی کے نتیجہ میں 1801-1820 کے دوران سندھ کے ساتھ برطانویوں کے تعلقات کیسے تھے؟

انہاروں صدی کے ربع آخر میں ٹالپر امیروں کے ہاتھوں کلموڑوں کے اقتدار کے خاتمه کے بعد سے، 'آخری کلموڑا حکمران'، میاں عبدالنبی نے اپنی ریاست کے واپس حصول کے لئے پڑوی ریاستوں کی مدد مانگی۔ لیکن اس طرح کی تمام کوششیں بیکار ثابت ہوئیں تو آخری جنگ کے طور پر عبدالنبی نے افغان امراء سے تعاون چاہا کہ شاہ کابل اس کی مدد کرے۔ میاں کے ساتھ ہوئے سابقہ تجربات کے باوجود افغان بادشاہ نے اسے مدد فراہم کی مگر میاں پسلے کی ہی طرح ناکام ٹابت ہوا۔ ان علاقوں پر متعدد حملوں اور افغان حکمران کی میاں عبدالنبی میں دلچسپی نے امیروں کے ذہن میں خطرے کی تھنٹی بجاوی۔ اور شمال مغرب کی جانب سے لاحق اس خطرہ کے جوابی رو عمل کے طور پر میر قفع علی خان نے اپنی ریاست میں 1799ء میں ایسٹ انڈیا کمپنی کی فیکٹری کو تجارت کی سولیاں فراہم کرنے پر رضا مندی ظاہر کر دی لیکن جوں جوں امیر انگریزوں کی لوٹ کھوٹ کی فطرت سے واقف ہوئے تو وہ بہت پریشان ہو گئے۔ بقول آغا ابوالحسن میر غلام علی خان "ایک ایسے شخص کی مانند تھا جو اپنے خدشات کی وجہ سے پریشان ہو گیا اور بہت عاجزی سے التجا کی کہ کراچی سے فیکٹری ہٹالی جائے کیونکہ اس مصیبت اور خطرہ کی زیادہ دیر تک حمایت نہیں کی جاسکتی۔" (1)

کراچی سے انگلش فیکٹری ہٹائے جانے کے بعد جلد ہی برطانوی ریزیڈینٹ مسٹر ناتھن کرو کو بھی سندھ سے نکل جانے کے لئے کما گیا جس کی بنیادی وجہ اس سلسلے میں ان کے حاکم افغان سردار کی جانب سے امیروں کو ملنے والا حکم نامہ تھا اور انہوں نے بجائے انگریزوں کو اپنا ہمدرد بنانے کے افغانستان کے ماتحت رہنا زیادہ مناسب سمجھا۔ امیروں کے رویہ کو انگریزوں نے اپنی توپیں سمجھا مگر وہ خاموش رہے کیونکہ انہیں اس بات کا یقین نہیں تھا کہ سندھ کی قفع سے ان کو فائدہ پہنچ گا۔ اگرچہ 1799ء میں انہیں اس طرح کی تجویز دی گئی تھی۔ تاہم امیر، انگریزوں سے دور نہیں رہ سکتے تھے۔ (2) جب انیسویں صدی شروع ہوئی تو افغانوں کی جانب سے امیروں کی ریاست پر حملے کا امکان زیادہ ہو گیا۔ اس طرح سے ٹالپر سرداروں نے فارس سے مدد مانگی جس کا پیشگی وعدہ کر لیا گیا مگر قبل اس کے کہ فارس کی افواج سندھ کے دروازوں تک پہنچتیں

1803ء میں امیروں نے بادشاہ کامل شاہ شجاع کے ساتھ معالہہ کر لیا۔ (3) اب تا پر سرداروں کو اپنے حلیفوں کی طرف سے کچھ مشکلات پیش آئیں یعنی فارسی افواج جو بغیر ادائیگی رقم کے خاموش نہیں رہ سکتی تھیں۔ امیروں نے اس بات میں اپنا فائدہ دیکھا کہ ایک دوسرے طاقتوں دوست کو یعنی برطانوی ہند کو فارس کا مقابلہ بنانا دیا جائے (4) اور اس طرح سے میر غلام علی خان جو کہ اس وقت سندھ کی مند پر فائز تھا اس نے ایک وکیل اس مقصد سے بھیتی روانہ کیا کہ سندھ کے ساتھ سابقہ تجارتی تعلقات کا دوبارہ سے احیاء کیا جائے۔ چار برس کے اس مختصر عرصے میں، 1800ء تا 1803ء امیروں نے برطانیہ کے ساتھ خط و کتابت جاری رکھی خاص طور پر تا تھن کرو کے ساتھ جو سندھ میں سابق برطانوی ریزیڈینٹ تھا۔ یہ خط و کتابت امیروں کی اس بے چینی کا واضح ثبوت ہے جو ان کو انگریزوں کے ساتھ دوستانہ تعلقات رکھنے کے سلسلے میں تھی۔ (5) لیکن انگریز بہت مشکل میں مبتلا تھے اور واپس ضرب لگانے کی قدر میں تھے۔ سندھ کا وکیل بھیتی پہنچا لیکن اس کا ساخت سرداری سے استقبال کیا گیا۔ بہر حال مذاکرات شروع کر دیئے گئے اور انگریزوں نے 1799ء میں کی گئی "سندھ" کی مumm میں پہنچنے والے 1,09,769 روپیہ کی نقصان کی ادائیگی کا مطالبہ کیا۔ (6) سندھ کا وکیل اس طرح کے مطالبات کو تسلیم کرنے کا اختیار نہیں رکھتا تھا اور اس حوالے سے اس نے کچھ دلائل بھی دیئے خاص طور پر سندھ کے امیروں کے مابین تقسیم کئے گئے تھائے کے بارے میں لیکن یہ تمام دلائل تسلیم نہ کئے گئے اور اپنا مطالبه برقرار رکھا گیا۔ (7) وکیل بھیتی میں ایک لمبے عرصہ تک قیام کے بعد پریشان حال واپس لوٹ آیا۔ (8)

سندھ کے امیروں کی جانب سے بھیجے گئے وکیل کا دورہ ہندوستان میں برطانوی عمدیداروں کے ذہنوں میں تازہ تھا کہ انہیں فارس کی جانب سے ہندوستان میں اپنی مقبوضات پر فرانسیسی حملہ خطرہ کی گھنٹی سنائی دی تھی۔ چونکہ اخباروں میں صدی کے آخری برس میں مالکوم (Malcolm) کے ساتھ فارس کا دفاعی و جارحانہ معالہہ ہو گیا تھا کہ شاہ کامل زمان شاہ کی جانب سے ہندوستان میں برطانوی مقبوضات پر حملہ کی صورت میں وہ جوابی حملہ کریں گے، اس لئے برطانوی ہند کی حکومت نیند میں مدھوش رہی باوجود اس

کے کہ شاہ فارس کی جانب سے کئی بار دشمنوں کا مقابلہ کرنے کے لئے مدد کی درخواست بھیجی گئی۔ روی شاہ فارس کو دھمکا رہے تھے اور تھوڑا تھوڑا علاقہ کر کے سلطنت فارس کو اپنے مقبوضات میں شامل کر رہے تھے مگر مشرق میں قیام سلطنت کے پیغمبر اعظم (Peter the Great) کے خواب کو پورا کیا جاسکے۔ (9) فارس والوں کو ہرگز یہ موقع نہیں تھی کہ برطانوی ہند کی حکومت ان کو مشکل وقت میں تھاچھوڑ دے گی۔ لیکن برطانوی اہل فارس کو اپنی مدد کی فرائی میں اپنی مکنہ تباہی کا بہت قبل اندازہ کر چکے تھے اور ایک بار پھر انہوں نے یہ اندازہ کر لیا تھا کہ افغان حملوں کا مزید کوئی امکان نہیں ہے چنانچہ انہوں نے فارسیوں کی جانب سے مدد کے مطالبہ پر کوئی توجہ نہیں دی۔ کے (Kaye) لکھتا ہے کہ：“برطانوی ہند کی حکومت یا تو بہت مصروف تھی یا پھر اس کے ۔۔۔ یعنی شاہ فارس کے ۔۔۔ لئے غیر جانبدار۔” (10) شاہ فارس ایک پریشانی میں مبتلا تھا۔ انگریزوں کی بات پر بھروسہ کر کے انہوں نے فرانسیسیوں کی یہ تجویز کہ ہند پر فرانسیسی و فارس والے مشترک طور پر حملہ کرنے کے لئے اتحاد قائم کریں، اس وقت مسترد کر دی تھی جب 1799ء میں برطانوی سفیر نے دوستانہ معالہ کرنے کی غرض سے تران کا دورہ کیا تھا۔ شاہ فارس نے فرانسیسی سفارت کو بالتفصیل یہ نشاندہی کرائی تھی کہ اگر پولین خود بھی تران چلا آئے تو بھی اسے دنیا کے مرکز میں داخل نہیں ہونے دیا جائے گا۔ (11) تاہم فرانسیسی اس تیغ جواب پر خاموش نہیں بیٹھ گئے بلکہ شاہ فارس کو دوستانہ اتحاد قائم کرنے کی غرض سے اپنی پیش کشیں جاری رکھیں۔ ”بلاشہ فرانسیسیوں کی سرگرم رواداری برطانوی سُقی سے صریحاً“ متفاہ تھی۔ (12)

شاہ فارس زیادہ دیر تک انتظار نہ کر سکتا تھا۔ وہ روی لوٹ مار سے بہت خوفزدہ تھا۔ روییوں نے 1800ء میں جارجیا کا علاقہ فارس کے قبضہ سے ہٹھیا لیا تھا۔ اس بات نے شاہ کو بہت زیادہ پریشان کر دیا تھا اور اس نے طیش میں آ کر جارجیا میں تعینات روی گورنر جنرل کو قتل کرو دیا۔ سلطنت کے مزید علاقے کا ہاتھ سے نکل جانا ناگزیر نظر آ رہا تھا جو اس طرح کی بے وफائی کا براہ راست نتیجہ تھا۔ اس نے 1805ء

ختم ہونے سے قبل ہی فرانسیسیوں سے مدد مانگی۔ فرانسیسی فارس کو اپنا حمایت بنانے کی غرض سے بیتاب تھے کیونکہ پولین اس وقت روس پر حملہ آور تھا اور وہ فرانسیسیوں اور فارسیوں کے روس پر، جو ان دونوں کا ہی دشمن تھا، مشترکہ حملہ کو بہت مناسب سمجھتا تھا۔ اس نے فارسی پیشکش کو بہت موزوں سمجھا اور جنل گارڈ اس

(General Gardanne) کی سرکردگی میں ایک وفد تران روانہ کیا۔ جلد ہی ایک معاہدہ تیار کیا گیا جس کا مقصد دونوں کے مشترکہ دشمن کا سامنا کرنا تھا۔ فرانسیسی ماہرین نے جدید ترین حربی طریقوں سے فارسی افواج کی تربیت شروع کرنے میں وقت بالکل ضائع نہیں کیا۔ فارس میں ان غیر معمولی فرانسیسی حرکات و سکنات نے دونوں گھروں (یعنی برطانیہ اور برطانوی ہند کی حکومت) کو خطرہ سے آگاہ کر دیا۔ جنل گارڈ اس کے دورے کا مقصد یہ تصور کیا جا رہا تھا کہ ہندوستان پر مشترکہ حملہ کیا جائے اور برطانیہ اس جارحیت کا جواب دینے کی صلاحیت سے ہی محروم کر دیا جائے۔ اس بات کا مشکل ہے کوئی ثبوت ملتا ہے کہ پولین نے بھی ہندوستان پر حملہ کا پروگرام بنایا ہو۔ اس کی فتح مصر کا مقصد ہندوستان اور یورپ کے تجارتی راستے کو سیوتاش کرنا تھا۔ اور اس طرح سے برطانوی برتری کے سب سے بڑے ذریعہ کو ختم کر دینا تھا۔ (13) بلاشبہ یہ بات اس عظیم جنل کے لئے غیر فائدہ مند تھی کہ وہ اپنے ساٹھ ہزار سا ہیوں کو ویران صحرائے عرب اور بلوجستان کے بخرعاقوں سے اونٹوں پر عبور کرا کر دریائے سندھ کے کناروں پر آ پہنچنے کی ناممکن اسکیم تیار کرنے کا سوچے۔ (14) یقیناً پولین کے روشن کیہرے نے پورے یورپ کو متاثر کیا تھا۔ پولین مصر فتح کر چکا تھا۔ فارس میں اس کا وفد کامیاب ہو چکا تھا۔ اس لئے یہ تصور کیا جا رہا تھا کہ فارس اور فرانس کی مشترکہ افواج کے لئے یہ مشکل نہیں ہے کہ وہ بلوجستان اور دریائے سندھ کو عبور کریں اور ہندوستان میں برطانوی علاقوں پر حملہ کریں۔ یوں بیرونی حالات نے بظاہر یہ ظاہر کیا کہ فرانسیسیوں کے ہاتھوں ہندوستان کی فتح بہت حد تک ممکن تھی۔ ہوم گورنمنٹ اور ہندوستان کی برطانوی حکومت آنے والے خطرے کے خلاف ٹھوس اقدامات کرنے میں مصروف ہو گئے لیکن جیسے جیسے وقت گزرتا گیا معاملہ اور الجھتا گیا۔ ”وہ خطرہ جو دریائے

سندھ کے پار انگریزوں کو دھمکاتا نظر آ رہا ہے۔ وہ بہت پچیدہ اور متحیر نوعیت کا معلوم ہونے لگا ہے۔ (15) جولائی 1807ء میں پولین اور روس کے الکزندر کے مابین صلح ہو گئی اور دونوں میں معاہدہ طے پا گیا جس میں ہندوستان کی مشترکہ فتح بھی شامل تھی۔—“Contre les possession de la compagnie des Indes” پس اب تو روس والے بھی برطانیہ کے شدید دشمن بن گئے۔ اور یہ تصور کیا جاتا تھا کہ اس معاملہ کے پیش نظر افغانستان کے ساتھ بھی اتحاد ضروری ہے۔ افغانوں کی جانب سے مذہبی تعصب کی بناء پر حملہ کا خطہ قابل فرم بات تو تھی لیکن جب زیادہ عیارانہ اور الگ تحملگ نوعیت کی سازش معلوم ہونے لگی تو اس بات نے کلکتہ کونسل چیمبر (Calcutta Council Chamber) کو زبردست طور پر خبردار کر دیا۔ وسط ایشیا میں معاملات کی نوعیت بہت بے چینی سے تبدیل ہو رہی تھی اور اس کے لئے وسیع تر ذہانت اور مہارت کی ضرورت تھی۔ (16) اب تو براہ راست مقابلے میں محض ایک ہی دشمن کا مقابلہ کرنے کا سوال نہیں تھا۔ افغان حکمران جو ہندوستان کا مکملہ فاتح تھا۔ اس نے اپنے ہی کئی رشتہ داروں کی کامیاب بغاتوں کی وجہ سے اپنی وقت کھو دی تھی۔ لیکن مختلف اتحاد کا مکملہ ایجٹ ہونے کی وجہ سے وہ بہت بڑا مختلف معلوم پڑتا تھا۔ (17) اب یہ بات اشد ضروری تھی کہ نئے خطے کا جواب دینے کے لئے کچھ مناسب اتحاد قائم کر لئے جائیں۔ “یورپی سازش کو ختم کرنے اور یورپی فتح کی مدد جزر کو روکنے کے لئے، برطانوی ہند کی حکومت کے لئے یہی کافی ہے کہ ہندوستان کی سرحد اور روی سلطنت کے مشرقی حصوں کے مابین تمام ریاستوں کو حکمت عملی کے ایک وسیع جال میں پرو دے۔” (18) ہندوستانی گورنر جنرل لارڈ منٹو نے فاصل ریاستوں (Buffer States) کے دو سیٹ بنانے کی تجویز دی تاکہ ہندوستان میں برطانوی مقبوضات کی جانب فرانس کی پیش قدمی کی جانچ پر کھ کی جاسکے۔ اندر وہی سیٹ دریائے سندھ کی سرحدی ریاستوں پر مشتمل ہونا تھا جو سندھ اور پنجاب تھیں اور بیرونی سیٹ میں فارس اور افغانستان تھے۔ یہ خیال کیا جا رہا تھا کہ اب فارس برطانیہ کے ساتھ اتحاد قائم کرنے پر راضی ہو جائے گا کیونکہ روس اور فرانس کی فتح ہند کے منصوبے پر عمل

پیرا ہونے کی صورت میں اب اسے بھی جان کا خطرہ تھا۔ کیونکہ ان دونوں کی مشترکہ افواج کو اپنا راستہ فارس سے نکالنا پڑتا۔

پس، ہندوستان کے گورنر جنرل نے اپنے وفد سندھ، چنگاب، کابل اور فارس روانہ کرنے کا سوچا۔ اس معاملے میں سب سے زیادہ مناسب بات یہ تھی کہ پہلا وفد سندھ روانہ کیا جائے کیپٹن ڈیوڈ سین (Captain David Seton) کو سندھ کے لئے سفیر مقرر کیا گیا۔ سندھ کے ساتھ معاملہ کا مقصد یہ تھا کہ برطانویوں کو وہی "دورائے میا کئے جائیں کہ جن سے وہ ہمارے دشمنوں کے بارے میں مستند معلومات حاصل کر سکیں اور سندھ کے معاملات پر نظر رکھ سکیں۔" (19) یہی مقصد کرو کے 1799ء کے مشن کا تھا۔ سفیر سندھ کے دربار کے لئے روانہ ہو گیا اور جولائی 1808ء میں وہاں پہنچا۔ (20) گفت و شنید فوراً ہی شروع ہو گئی اور چند روز میں ہی سات دفعات پر مشتمل ایک عمد نامے پر امیروں اور برطانوی سفیر کے مابین اتفاق ہو گیا اور اسے آخری توثیق کی غرض سے کلکتہ بھیج دیا گیا۔ اس معاملہ کے تحت طے پایا کہ برطانوی ہند کی حکومت 1799ء کی مم میں انگریزوں کے پہنچنے والے مالی نقصان کا دعوے ختم کر دے گی۔ (21) اس معاملہ کی سب سے اہم شق یہ تھی کہ برطانوی حکومت امیروں کی مدد کرنے کی پابند ہو گی۔ خاص طور پر اس وقت کہ جب یہ معلوم ہوا کہ امیر اس شق کو افغان یاخار کی روک تھام کے لئے استعمال کرنا چاہتے ہیں (22) اور جسے برطانوی ہند کی حکومت بھی روکنا چاہتی تھی۔ مگر اس معاملے کی برطانویوں کی جانب سے توثیق نہ کی گئی لہذا ایک نئے اتحاد کی ضرورت محسوس کی گئی جو کہ ان کو کم سے کم پابند کرے مگر مقصد بھی پورا ہو جائے۔ ستمبر 1808ء میں سین کو بلا لیا گیا اور "ضرورت مند" کے لئے ایک نیا سفیر مقرر کر دیا گیا۔

سندھ کے امیروں کے لئے انگریزوں کی جانب سے اٹھائے گئے اس قدم کی نیک نیتی کا جائزہ لینا ضروری ہے۔ برطانوی پالیسی کے حامیوں کی جانب سے یہ دلیل دی جاتی ہے کہ جب انگریزی سفیر اپنے وفد کے ساتھ حیدر آباد آیا تھا تو اس نے فرانس اور فارس کے سفیروں کو سندھ کے دارالحکومت میں ایک اتحاد قائم کرنے کی غرض سے

گفت و شنید کرتے دیکھا اور انگریزی سفیر کو فرانسیسیوں کی فتح کا اتنا اندیشہ لاحق ہوا کہ اس نے دی گئی ہدایات کو نظر انداز کر دیا اور ایک اتحاد کا معاہدہ کر لیا۔۔۔ جو جارحانہ اور وفاqi نوعیت کا تھا۔۔۔ جس کی اس کی حکومت نے کبھی تو شق نہیں کی۔ اس طرح سے انگریزی سفیر اپنی ہدایات سے تجاوز کر گیا اور اس کی واپس طلبی سے اس معاہدے کی توثیق درست ثابت ہوئی جو اس نے کیا تھا۔ اس بات کا دستاویزی ثبوت نہیں ہے کہ سفیر نے دی گئی ہدایات سے تجاوز کیا تھا۔ مزید یہ کہ یہ دیکھا جا سکتا ہے کہ یہیں کے وفد کا مقصد افغانستان کے خلاف اتحاد قائم کرنا تھا۔ اس حوالے سے بروس منٹو (Baroness Minto) کہتا ہے کہ: ”دیکھپن یہیں کو برطانوی حکومت کے ریڈیٹ اجنب کی انتظامیہ کے اختیارات دے دیئے گئے تھے تاکہ وہ اگلے تمام معاملات کے لئے پلا قدم اٹھائے۔ یہ پیمانہ ہمارے دشمنوں کے ساتھ رابطے سے باز رکھا بنیادی طور پر تھا تاکہ حکومت سندھ کو ہمارے دشمنوں کے ساتھ رابطے سے باز رکھا جائے نیز یہ مقصد بھی پیش نظر تھا کہ ہمارے مقابلات کی اہم ترین اہمیت کے مقولات پر معلومات اور جاسوسی کے مستند ذریعہ کی حفاظت کی جائے۔“ (23) بے شک برطانیہ کے دو مکنہ دشمن فارس اور افغانستان تھے جنہیں روس اور فرانس کی امداد حاصل تھی لیکن تلث (Tilsit) کے معاہدے کی وجہ سے فارس برطانیہ کا دوست بن گیا پس افغانستان وہ واحد دشمن رہ گیا کہ جس کی مختار نگہداشت بہت ضروری تھی۔ اگر برطانوی اپنے دشمنوں کے بارے میں مستند معلومات حاصل کرنے کے لئے سندھ کو مورچہ بنانے کے لئے پیتاب تھے تو کیا امیر اپنے دشمنوں کے خلاف ان کی امداد کے امیدوار ہونے میں حق بجانب نہیں تھے؟ پس اگر سندھ کے انگریزی سفیر نے باہمی تبادلے کی بنیاد پر اتحاد قائم کرنا چاہا تو اس نے اپنی ہدایات سے تجاوز نہیں کیا۔ البتہ یہ بات برطانوی حکومت عملی کی چالوں کے لئے مناسب نہ تھی اس لئے یہیں کا معاہدہ فتح آر دیا گیا۔ بعض مصطفیٰین کی جانب سے یہ دلیل دی جاتی ہے کہ سندھ کے سفیر نے فی الحقیقت اپنی ہدایات سے تجاوز کیا کیونکہ برطانوی حکومت کے لئے سندھ کی ماتحت ریاست کی اس کے حاکم۔۔۔ یعنی کامل کے خلاف مدد کرنا ناممکن تھا۔ مگر یہ دلیل بھی کمزور ہے۔ جب

برطانوی حکومت نے سندھ کے لئے وفد روانہ کیا تو اس نے سندھ اور کابل کے باہمی تعلقات کے بارے میں یہ نہیں سوچا کہ یہ ایک ماتحت ریاست اور طاقتوں حکمران کے تعلقات ہیں اگر وہ سندھ کو کوئی ماتحت ریاست تصور کرتے تو پھر برطانوی حکومت ان کی حکمران طاقت کی مرضی یا اس کے علم میں لائے بغیر ماتحت ریاست کے لئے وفد روانہ کر سکتی تھی۔ کیپنیشن سینٹن کو امیروں کے پاس بھیج کر برطانوی ہند کی حکومت نے امیروں کی خود محترمی کے دعوے کو تسلیم کر لیا۔ لیکن وہ اپنی اس فاش غلطی سے اس وقت آگاہ ہوئے جب انسوں نے کابل سے بھی دوستی کرنے کا سوچا۔ بھی بات تو یہ ہے کہ سینٹن کے معاملہ کی ذمہ دار برطانوی ہند کی حکومت ہے نہ کہ کیپنیشن سینٹن خود ہے۔ یہ بات برطانوی ہند کی حکومت کے لئے جائز نہیں تھی کہ وہ اس معاملے کو فتح کر دے جو انسوں نے اپنے سفیر کے ذریعہ کیا تھا۔

نئے سفیر مسٹر نکولس ہائکنی اسمٹھ (Mr. Nicholos Hankey Smith) نے اپنے دورہ سندھ سے متعلق ہدایات حاصل کیں۔ اس کو ہدایات دی گئیں کہ امیروں کے ساتھ کسی بھی معاملے پر وسیع تر نویعت کا معاملہ نہ کرے اور جو بھی معاملہ کرے اس میں انگریزوں کو اس علاقے اور اس کی پڑوی ریاستوں میں اپنے دشمنوں کی حرکات کا جواب دینے کی سوت شامل ہونی چاہئے۔ لیکن جب وفد بھائی سے روانہ ہوا تو یہ بات ثابت ہو گئی کہ فرانس کی فتح ہند کا امکان بہت کم تھا کیونکہ فرانسیسی اپنے ہی معاملات میں بہت زیادہ الجھے ہوئے تھے اور اپنے گھر کو چھوڑ کر ہندوستان پر توجہ دینا مشکل تھا۔ اس لئے برطانویوں نے سندھ کے لئے نیا سفیر بھیجنے کا ارادہ کیا تاکہ سندھ کے امیروں کو اتنا خوفزدہ کر دیں کہ وہ انگریزوں کی عزت کرنے لگیں۔ سفیر کو دی گئی ہدایات یہ بتاتی ہیں کہ کیپنیشن سینٹن کا امیروں نے اس طرح سے استقبال کیا تھا جو کہ دو طاقتوں کے باہمی درجات کے مطابق نہیں تھا۔ (24) بلاشبہ حکمت عملی کے طریقے عجیب ہوتے ہیں جب تک برطانوی، فرانسیسی حملے سے خوفزدہ رہے وہ 1803ء میں سندھ پر اپنے مالیاتی دعوے تو ترک کرنے کے لئے تیار ہو گئے لیکن جب انسوں نے دیکھا کہ ان کی سلطنت کو مزید کوئی خطرہ نہیں ہے تو انسوں نے پھر سے عظمت اور وقار کے

بارے میں سوچنا شروع کر دیا۔ مزید یہ بھی دیکھا جاسکتا ہے کہ تاریخ کا طالب علم سندھ میں انگریزی سفیر کی بدسلوکی کا کوئی ثبوت نہیں پاتا۔ یہ ہو سکتا ہے کہ وہ خوش آمدیدی نوعیت کا نہ ہو۔ اس کی بھی امیروں کے پاس ایک وجہ ہو سکتی ہے۔ چند برس قبل انہوں نے جو وکیل بھیجا تھا اس پر برطانوی ہند کی حکومت نے کوئی توجہ نہ دی۔ اب برطانوی اتحاد کے بارے میں انہیں پریشان ہونے کی کیا ضرورت تھی جبکہ فارسی اور فرانسیسی سفارتیں زیادہ حمایت یافتہ پیشکشیں کرنے کو تیار تھیں۔ ایسا ہی مسئلہ اسمن्ह کے وفد سے ثابت ہوتا ہے اور ممکن ہے کہ ایسا ہو بھی کہ کیپٹن سین کے ساتھ کئے گئے سلوک کے بارے میں ان درباری رواجوں کی وجہ سے جو سندھ میں راجح تھے غلط فہمی پیدا ہو گئی۔

یہاں پر یہ بھی دیکھا جاسکتا ہے کہ تاریخ ہند کے بعض سرکردہ مصنفوں نے سندھ کے ساتھ برطانوی تعلقات کے بارے میں واقعات کو خلط ملط کر دیا ہے۔ مل (Mill) اور ولسن (Wilson) جیسے مصنفوں اس بات پر زور دیتے ہیں کہ سندھ کے امیروں نے اپنا وکیل بھی اس غرض سے روانہ کیا کہ اس برطانوی تجارتی تعلق کو پھر سے بحال کیا جاسکے جو دونوں ریاستوں کے مابین 1799ء میں موجود تھا تاکہ افغان حکمران کو روکا جائے جو ان کو ہراساں کرنے کی غرض سے میاں عبدالنبي، آخری کلموڑا حکمران کو سندھ کے مند پر بٹھانے کے دعوے کو اخشارہ تھا۔ وکیل کا بڑے تپاک سے استقبال کیا گیا اور سندھ کے وکیل کے دورے کا اس وقت جواب دیا گیا جب سین کے وفد کو 1808ء میں سندھ پہنچا گیا۔ (25) یہ بات حقائق سے ثابت نہیں ہوتی ہے۔ سندھ کے وکیل نے جس مقصد کے لئے 1803ء میں بھی کا دورہ کیا تھا وہ گذشتہ کسی پیرا گراف میں بیان کر دیا گیا ہے۔ وہ 1804ء میں ناکام واپس آیا کیونکہ برطانوی افریقی تعلقات کو اس شرط کے ساتھ بحال کرنے پر راضی تھے کہ جب سندھ حکومت 1799ء میں ان کے برداشت کئے گئے نقصان کا ازالہ کر دے۔ اب پورے چار برس کے بعد برطانوی ہند کی حکومت نے ان خاص حالات کی بناء پر اپنا سفیر بھیجا جو کہ فرانس کی جانب سے مکنہ فتح ہند کے نتیجہ میں پیدا ہو گئے تھے۔ اگر، جیسا کہ مل اور ولسن نے بیان کیا ہے۔ (26)

کیپن سین کو سندھ کے وکیل کے پر جوش دورے کا جواب دیا جا رہا تھا تو یہ بات مشکل سے ہی سمجھ میں آتی ہے کہ اس نے سندھ کے امیروں کے دربار میں توہین و ہٹک کا کیسے سامنا کر لیا جو نذکورہ بالا مصنفین کے مطابق انگریزوں سے اچھے تعلقات رکھتے تھے۔

سندھ کے لئے نیا برطانوی سفیر مسٹر اسمٹھ نے اپنے چھ ساتھیوں ۔۔۔ تین نائیجن، ایک محافظ، ایک جراح اور ایک سمندری ناظر مساحت ۔۔۔ کے ساتھ 27 اپریل 1808ء کو بحری جماز "ماریہ" (Maria) کرایہ پر لیا جو ہندوستانی بحری جماز تھا اور جس میں پرانی آف ویلز اسچ سی کا جماز ران اور دو مسلح محافظ موجود تھے، اور بھبھی سے روانہ ہوا۔ (27) اگلے ماہ کی 9 تاریخ کو وفد منورا پوائنٹ (Manora Point) پر اترے۔ اس کا محافظ مسٹر میکس ول (Mr. Max Well) ساحل پر گیا اور کراچی کے گورنر کو وفد کی آمد کی اطلاع اور ملاحوں کے لئے کہا جمازوں کو حفاظت سے کنارے پر لے آئیں۔ گورنر نے انگریزوں کو حیدر آباد سے احکامات آنے سے قبل بندرگاہ میں داخل ہونے سے منع کر دیا۔ اس طرح سے وہ 16 تاریخ تک اترنے سکے۔ پھر وہ دو بحری جمازوں کی جانب سے 16 توپوں کی سلامی کے ساتھ اترے۔ وفد جب تک کراچی میں رہتا تو اس کی حرکات و سکنات کے راستے میں تمام رکلوٹیں ڈالنے کی کوشش کی گئی البتہ گورنر وفد کے ساتھ یہ سلوک روا رکھنے میں بہت پر جوش تھا۔ کافی عرصہ کے بعد امیروں نے وفد کو اطلاع دی کہ انہیں دارالحکومت تک جانے کی زحمت کرنے کی ضرورت نہیں بلکہ جو کچھ بھی گفت و شنید کرنی ہو وہ ان کے نمائندے، اخوند محمد خان سے کی جاسکتی ہے جو وفد سے کراچی میں ہی ملنے آ رہا تھا۔ لیکن چونکہ برطانوی سفیر برطانوی اعزاز کو برقرار رکھنا چاہتا تھا اس لئے اس نے امیروں اور ان کے افراد کے ہر فعل میں وفد کی ہٹک کرنے کی کوشش کو محسوس کر لیا۔ اور اس نے اس پر احتجاج کیا۔ جب یہ دیکھا گیا کہ برطانوی سفیر مسوائے امیروں کے کسی اور سے بات نہیں کرے گا تو امیروں نے وفد کو بلانے پر رضا مندی ظاہر کر دی۔ اور 10 جون کو وہ ٹھنڈھے کے راستے حیدر آباد کے لئے روانہ ہوئے۔ اور پانچ دنوں کے بعد وہاں پہنچے۔ یہاں پر

مشن نے پرانے انگلش فیکٹری ہاؤس میں اپنے کوارٹروں میں قیام کیا۔ ٹھٹھے میں سفیر کو امیروں کی جانب سے ایک خط ملا کہ جس میں اسے اطلاع دی گئی کہ ایک سرکاری مال کشتی وفد کو دارالحکومت لانے کے لئے بھیج دی گئی ہے جب وفد ٹھٹھے میں تھا تو ایک بار پھر سفیر کے دارالحکومت جانے کی ہر کوشش ناکام کر دی گئی۔ متعدد قدرتی وجوہات کی بیان پر وفد کو ٹھٹھے میں ہی لمبے عرصہ تک قیام کرنا پڑا۔ جب شاہی کشتی کی پہنچ پر وفد کو ٹھٹھے میں بیٹھنے کے حساب سے بہت چھوٹی تھی اس لئے (Jumpatee) آئی تو یہ سب آدمیوں کے بیٹھنے کے حساب سے بہت چھوٹی تھی اس لئے کچھ پانی کے راستے اور کچھ خشکی کے راستے روائے ہوئے۔ دونوں گروہ 8۔ اگست 1809ء کو دارالحکومت پہنچے جو کچھ موقع کی جاسکتی تھی اس سے بڑھ کر ہی ہوا، سندھ دربار میں ان کا استقبال کیا گیا۔ اگرچہ وفد کے اراکین کی نشتوں کے انتظام کی پابندی استقبال کے طریقے کے بارے میں آراءوں میں اختلاف تھا۔ (28)

یہاں پر یہ وجوہات بیان کرنا ضروری ہے کہ امیروں اور ان کے افسران نے دارالحکومت تک وفد کے راستے میں رکاوٹیں ڈالیں۔ کرنل ہنری پونٹنگر (Col: Henry Pottinger) جو سفیر کا تیرانا تائب تھا جب یہ تحریر کرتا ہے تو امیروں کے خاص روایہ کی بجا نشاندہی کرتا ہے۔ ”امیروں نے اپنے علاقوں پر ہمارے منصوبوں کی روک تھام کرنا چاہی۔“ (29) ان کا خیال تھا کہ برطانوی ان کی اس زمین کا لالج رکھتے ہیں۔ یہاں وہ جاسوسی کرنے آئے تھے اور اس وجہ سے وہ وفد کے حیدر آباد تک سر زمین میں گھسنے کو پسند نہ کرتے تھے۔ نیز اس بات پر وہ اپنے اندازے میں بالکل غلط نہ تھے۔ کرنل پونٹنگر خود اعتراف کرتا ہے کہ یہ پسلے ہی طے ہو گیا تھا کہ دربار تک پہنچنے کے لئے وفد کے شرکاء کے لئے دو راستوں سے جانے کے لئے کچھ معقول بہانے بنانے جائیں گے اور اس طرح سے ملک کی جغرافیائی معلومات حاصل کر لی جائیں گیں۔ (30) اس طرح سے انگریز سندھی سلطنت کی قیمت کا اندازہ کرنے آئے تھے اور معابدے کے لئے گفت و شنید کرنا مخفی ایک بہانہ تھا۔ اس کے علاوہ سندھ کی جانب سفیر کے روایہ کو مشکل سے ہی قابل تعریف کما جا سکتا ہے۔ اس نے امیروں کی ہٹک کی اور اپنی بات بیان کرنے میں دھونس و دھمکی کے تمام طریقے استعمال کئے۔ اس

نے امیروں کے خطوط کے ان حوالوں پر توجہ دینے سے صاف انکار کر دیا جو اس نے اپنے ایک خط کے جواب میں کراچی میں ہی وصول کرنے تھے کیونکہ اس کے مطابق ان کا طرز بیان اور زبان برتری اور غور کی اس سطح پر تھی جس کو بچپنا سمجھنا غلط تھا۔ (31) اس نے اپنے خطوط میں امیروں کو حضور کہہ کر مخاطب کرنے سے انکار کر دیا اور مطالبہ کیا کہ تمام امیر کھڑے ہو جائیں اور وفد کا استقبال کریں۔ امیروں نے انگریزوں کے خوف سے ان ہٹکوں کو اور ان کے غیر ضروری مطالبوں کو برواشت کیا۔ اگلی صبح سفیر نے وہ تحائف ساتھ لئے جو وہ اپنی حکومت کی جانب سے ان کے لئے لایا تھا۔ ان میں آئینے، سونے کی گھڑیاں، گھڑیاں، پرندوں کے جوڑے، دوربین، طمنچے، محمل اور رنگین طبع شدہ کپڑا (chints) شامل تھے۔ (32) امیروں نے جو اپنے بترن ذوق کی وجہ سے مشهور تھے بالخصوص اپنے لباسوں کے لئے کپڑوں کے انتخابات میں، انسوں نے چھینٹ جیسے گھٹیاں مال تحائف میں شامل کرنے پر اعتراض کیا۔ انسوں نے اس بناء پر تمام تحائف واپس کرنے کی دھمکی دینا چاہی کہ ان معمولی اشیاء کو تحفہ کے طور پر قبول کرنا ان کے وقار کے خلاف ہے لیکن انسوں نے ایسا نہیں کیا کیونکہ ان اشیاء کے نہ قبول کرنے سے تحفہ دینے والے کی ہٹک ہو گی جس سے وہ بچتا چاہتے تھے۔ (33)

جب سفیر اپنی بات کرنا شروع ہوا تو امیروں نے خود کو کم تر حیثیت میں محسوس کیا۔ انسیں سفیر نے بتایا کہ انہیں افغانوں کی مخالفت کے لئے انگریزوں سے کوئی مدد نہ ملے گی لیکن اس کے بر عکس اگر وہ باغی ہونا چاہیں گے تو کامل کے حکمران کو ان کی سرکوبی کے لئے انگریزی امداد مل سکتی ہے۔ اس وقت وہ لوگ یہ سوچ کر خوفزدہ ہو گئے کہ اگر انسوں نے انگریزوں کے دشمنوں سے کوئی رابطہ جاری رکھا تو برتاؤی عتاب ان پر آن پڑے گا۔ خود کو بے سارا پا کر امیروں نے اس نئے معاہدے پر رضا مندی ظاہر کر دی جس کی برتاؤی سفیر نے تجویز دی تھی۔ اس کے مطابق فریقین میں ”داگی دوستی“ قائم ہو گئی اور امیروں نے اپنے علاقوں سے فرانسیسیوں کو نکالنے پر رضا مندی ظاہر کر دی۔ 22۔ اگست 1809ء کو امیروں نے معاہدے پر دستخط کر دیئے اور 16۔ نومبر کو گورنر جنرل نے اس کی توثیق کر دی۔ (34) یہ معاہدہ مخفی ”آنسو پوچھنے“ کی نوعیت

کا تھا کیونکہ فریقین میں سے کوئی بھی اس کو قائم رکھنے کے حق میں نہیں تھا۔ یہ بات مشکل سے ہی قابل قبول تھی کہ برطانوی اور بلوچی کبھی ساتھی بھی ہو سکتے ہیں۔ اور یوں ”دائی دوستی“ ایک بہت بڑا ڈھونگ تھی جو اگلے تیس برس تک چلتی رہی۔ جب سے کہ فرانس کی فتح ہند کے خطرات کم ہونے لگے تھے تب سے حقیقتاً انگریزوں کے لئے ایمروں سے دوستی کے بوجھ کو اٹھانے کا کوئی محرك نہیں تھا۔ جوان کے نزدیک حضن نیم بربری اور جانل لوگوں سے زیادہ اور کچھ نہ تھے۔ امیر بھی مساوی طور پر ایک ایسی طاقت کے ساتھ تعلق رکھنے سے پیزار تھے جس سے انہیں خوف بھی تھا اور جن کے بارے میں انہوں نے سوچا کہ یہیں کے مقابلہ کے فتح کے جانے کی بناء پر ان کے پاس اس سے غیر مطمین ہونے کی وجہ موجود ہے۔ اسی وقت انہوں نے سوچا کہ برطانیہ کے ساتھ تعلق قائم رکھنے میں جنوب مشرق کی جانب ریاست کچھ (Cutch State) میں ان کی توسعی پسندی میں رکاوٹ پیدا ہو گئی کیونکہ انگریزوں اس علاقہ میں کافی اثر قائم کر رہے تھے۔ اس طرح سے نیا مقابلہ مشکل سے ہی کسی کام کا تھا۔ تاہم سندھ کے دو وفود روانہ کرنے سے وہ مقصد پورا ہو گیا کہ جس عرصہ میں انگریزوں کو اپنی ہندوستانی مقبولیات پر فرانسیسی حملہ کا خطرہ تھا اس دوران میں سندھ کو برطانیہ کے دشمنوں کے ساتھ تعلق قائم کرنے سے دھمکیاں دے کر باز رکھا گیا۔ سندھ بھیجے گئے وفود کو اس ہنگامی صورت حال کے بارے میں ہدایات دی گئی تھیں جو اب باقی نہ رہی تھیں۔ تاہم یہ قائم رہتیں تو برطانویوں کو سندھ میں اپنی کوششوں کا صلدہ مل جاتا۔ سندھ کے لئے برطانوی حکومت نے بادشاہ کابل کو یہ باور کر دیا کہ انہوں نے افغان سلطنت کو پچالیا ہے ورنہ فارسی یا فرانسیسی افواج افغان قبضہ کو اتار چھکنے میں ایمروں کی مدد کرتیں۔ (35) یہ بات کسی حد تک وفاد کابل کی کامیابی کا سبب بنتی۔ لیکن 1809ء کا اس متہ مشن کی اور وجوہات کی بناء پر بھی اہم ہے۔ پہلی بار انگریزوں کو اس سرزیں اور اس کے حکمرانوں کے بارے میں صحیح و ابتدائی معلومات ملیں۔ کرمل ہنری پونگر کی تصنیف ”اسفار سندھ و بلوجستان“ (Travels in Belochistan and Sindh) میں اس نے

سندھ کے لئے انگریزی سفیر مسٹر اسمٹھ کے تیسرے نائب کے طور پر اپنے تجربات سلسلہ وار بیان کئے ہیں۔ سندھ کے حوالے سے یہ تصنیف برطانوی لوگوں کی معلومات میں نئے باب کا اضافہ کرتی ہے۔ احمد کے وفد سے سندھ کے لئے مستقبل کے وفد کی کامیابی کے لئے ایک اور طریقہ بھی معلوم ہو گیا۔ یہ پتہ چل گیا کہ امیر آسٹن سے طاقت کے دباو میں آ جاتے ہیں اور اس لئے اگر وہ سندھ میں برطانوی مفادات کو آگے بڑھانے کے خواہش مند ہیں تو مستقبل میں اپنی تجویز پر برطانویوں کو سخت ہونا چاہئے خواہ وہ صحیح ہوں یا غلط۔ کرنل پونٹنگر اس پالیسی کی کامیابی کا گواہ تھا اور جب اسے 1832ء میں سندھ کے معاملات کے لئے گورنر جنرل کا کارنڈہ مقرر کیا گیا تو وہ مذکورہ بالا اصول پر عمل پیرا ہونے کو تیار تھا۔ نہ صرف یہ بلکہ اس نے سندھ ریزیدنسی میں اپنے نائیں کو بھی ایسا ہی کرنے کے لئے کہا اور دربار سندھ میں اس طرز عمل کی کامیابی پر حکومت کو خط لکھا۔ کرنل پونٹنگر کی، باوجود اس کے کہ اس کی سندھ کی پالیسی جارحانہ تھی، امیر عزت کیا کرتے تھے اور اسے اپنا مخلص دوست سمجھتے تھے۔

جیسا کہ پہلے دیکھا جا چکا ہے کہ اسمٹھ وند نے سندھ کے امیروں کے ساتھ ایسا معاہدہ کیا تھا جو پہلے ہی اپنی وقعت کھو چکا تھا۔ 1820ء تک سندھ میں مشکل سے ہی کوئی حقیقی برطانوی مفاد تھا۔ 1818ء میں مہریہ وحدت کی آخری شکست کے ساتھ ہی ”پکھ“ میں برطانوی اثر بڑھ گیا تھا۔ 1816ء میں جب چھوٹی چھوٹی پکھ ریاستوں نے برطانوی تحفظ قبول کر لیا تو بھوج میں برطانوی ریزیدنسی قائم کر دی گئی۔ اس طرح سے برطانوی اثر امیروں کے علاقے کے بہت قریب آگیا اور اس حقیقت نے امیروں کے ذہن کو بہت پر گندہ کیا۔ وہ ان ریاستوں کی ایک ایک کر کے اپنے علاقے میں شامل کرنے کی منصوبہ بندی کر رہے تھے۔ لیکن انہوں نے برطانیہ کو رکاوٹ پایا۔ انگریزوں کے ساتھ ایک سے زیادہ مقابلے دیکھ کر امیروں کو خاموش رہنا پڑا۔ پارکر (Parkar) کا ضلع اپنے لیئے باشندوں کی وجہ سے بہت بدنام تھا۔ خاص طور پر کھوسہ لوگ جو سندھی علاقوں میں رہتے تھے۔ ملحقة ”پکھ“ ریاستوں میں غارت گری کیا کرتے تھے اور پارکر والیں آ جاتے تھے۔ اب برطانوی اثرات کو ”پکھ“ میں بہت تیزی سے استعمال کیا

گیا۔ سرحدوں پر برطانوی چوکیاں قائم کی گئیں تاکہ غارت گروں کو روکا جاسکے برطانوی حکومت نے سندھ کے امیروں کو کہا کہ وہ ”پارکر“ کے لیروں کو قابو کرنے کے لئے اپنی افواج بھیج کر ”دائی دوستوں“ کی جانب اپنا فرض پورا کرے۔ یہ فوج برطانوی چوکیوں کے سامنے سندھی علاقوں میں تعینات کی گئی۔ برطانوی فوج کے کمانڈر لیفٹینٹ کرنل برکلے (Lt. Col. Barclay) نے یہ محسوس کیا کہ یہ سندھی کھوسہ لوگوں کو تحفظ دینے کے لئے بھائی گئی ہے نہ کہ انسیں واپس دھکیلنے کے لئے۔ یہ بات اس حقیقت سے ثابت ہے کہ ان لیرسے قبائل کا ایک بدنیت گروہ سندھی یکپ کے نزدیک قیام پذیر تھا۔ لیفٹینٹ کرنل برکلے کی فوج نے رات کو ان پر حملہ کرنے کا سوچا اور جب انسوں نے رات کو اپنا حملہ کیا تو کچھ سندھی فوجی بھی مار دیئے۔ کیونکہ ان کی کھوسہ لوگوں سے الگ کوئی امتیازی شاخت نہ ہو سکتی تھی۔ سندھی فوج سرحد سے ہٹ گئی اور اس کے کمانڈر نے برطانوی حملے کے خلاف شکایت کی۔ امیر اب برطانوی دستوں پر حملہ کرتے ہوئے معلوم ہوتے تھے کیونکہ انسوں نے سندھ کے علاقے میں داخل ہو کر معاہدے کی خلاف ورزی کی تھی اور ”کچھ“ کے خلاف ایک مضبوط فوج روانہ کر دی گئی۔ سندھی فوج اچانک ”کچھ“ میں داخل ہو گئی اور بھوچ سے پچاس میل کے فاصلے پر ایک قبیہ لیونا (Leona) پر قبضہ کر لیا اور پورے علاقے کو رومنڈ والا جلد ہی ”کچھ“ میں سندھی فوج کے داخلے کی خبریں برطانوی صدر مقام تک پہنچیں۔ لیفٹینٹ کرنل اشمن ہوپ (Lt. Col. Sten Hope) کو ایک مضبوط دستے کے ساتھ جارح کو جواب دینے کے لئے بھیجا گیا۔ جب برطانوی فوج سامنے آئی تو سندھی فوج برطانوی فوج کی برتری کے خیال سے واپس چلی گئی۔ بمبئی حکومت نے ”فرا“ اس بد دیانتی پر توان کی مطالبه کیا۔ انسوں نے دھمکی دی کہ اگر ان کے مطالبات پورے نہ کئے گئے تو ان کی ایک ڈیویرشن فوج کو آگے بڑھنے کا حکم دے دیا جائے گا۔ بہرحال امیروں نے بے عزتی کو نظر انداز کیا اور برطانوی حکام کو مٹھندا کرنے کے لئے بمبئی اور بھوچ کے لئے اپنے سفیر روانہ کئے۔ سپریم گورنمنٹ نے معاملے کو زیادہ نہ بڑھانا چاہا۔ (36) 1820ء میں سندھ کے لئے ایک وفد روانہ کیا گیا جو کیپن سیدلیئر (Captain Sadlier)، مسٹر ڈبلیو۔

سائنسن (Mr. W. Simon) ڈاکٹر ہال (Dr. Hall) اور میجر ووڈ ہاؤس (Major Woodhouse) پر مشتمل تھا تاکہ پر امن طریقے سے معاملات کو سمجھا لیا جائے۔ وفد نے امیروں کے ساتھ ایک نیا معاہدہ کیا جس کی 10 فروری 1821ء کو سپریم گورنمنٹ نے توثیق کر دی۔ (37) ب्रطانوی حکومت امیروں کے اس وعدے سے مطمئن ہو گئی کہ مستقبل میں کھوسہ لوگوں کو روک لیا جائے گا اور قیدیوں کو رہا کر دیا جائے گا۔

یہ جانتا دچپی سے خالی نہ ہو گا کہ ب्रطانوی گولانڈر کی سندھی علاقے کی فتح کی ترغیب کے باوجود سپریم گورنمنٹ نے سندھ کے الحاق کی خواہش نہیں کی۔ یہ پہلا موقع نہ تھا کہ ب्रطانیہ کو سندھ کی فتح کی پیش کش کی گئی تھی۔ ایک اور سرکردہ شخص بھائیہ کشم جی ڈوٹری نے بھائی کے گورنر عزت ماب جونا تھن ڈ نکن کو 1800ء میں یہ پیش کش کی تھی کہ اگر انگریز سندھ کے الحاق کی خواہش رکھتے ہیں تو یہ کام مشکل نہیں ہو گا اور وہ ان کی مدد کرنے کے لئے تیار تھا۔ (38) لیکن یہ پیش کش شمر آور ثابت نہ ہوئی۔

الفنستن (Elphinstone) جو 1809ء میں کابل کے لئے نوجوان سفر تھا، ایک بار پھر برتلنیوں کے لئے سودے بازی کرنے لگا کہ شاہ شجاع، سردار کابل کو کچھ رقم دے کر سندھ پر قبضہ کر لیا جائے۔ (39) یہ تجویز مکلتہ میں فضول سمجھ کر زد کر دی گئی۔ الحاق کا تیرما موقع 1820ء میں میر آیا لیکن اس وقت بھی ب्रطانوی سندھ کو حاصل کرنے کے لئے بے تاب نہ تھے۔ (40) اس کی وجہ جانتا کچھ مشکل نہیں ہے۔ ب्रطانوی ہند کی حکومت کو سندھ کے بارے میں معلومات نہ تھیں اور انہوں نے سندھ کو ایک دشوار گزار خطہ سمجھا تھا۔ اس وقت ان کا یہ بھی خیال تھا کہ سندھ کا الحاق دریائے سندھ کے پار کی طائفوں کے ساتھ ان کو الجھادے گا اور اس بات سے وہ بچتا چاہتے تھے۔ یہی وہ بات تھی جو سپریم گورنمنٹ نے تحریر کی۔ ”سندھ کے ساتھ جنگ کرنے میں بعض نتائج باتیں ہیں کیونکہ اس کی کامیابی بھی نہ صرف غیر سود مند ہو گی بلکہ بری بھی ہو گی۔ یہ ملک مالدار نہیں ہے۔ اور اس کی فتح ہمیں دریائے سندھ کے پار کے ممالک کے ساتھ جنگوں، تنازعوں، اور لاقعہ اور مسائل میں

ملوث کر دے گی۔ اس کے بعد دشمنیاں ناگزیر ہو جائیں گئیں چنانچہ عقل مندی اس میں ہے کہ جتنا ممکن ہو اس واقعہ کے وقوع پذیر ہونے کو ٹالا جائے۔” (41) ” منتظر“ انسیوں صدی کے ابتدائی بیس برسوں میں سندھ کی جانب برطانوی پالیسی مذکورہ بلا رہی تھی۔ اوپر کی باتوں سے بالکل واضح ہے کہ اس عرصہ میں انگریزوں کو سندھ میں کوئی خاص دلچسپی نہ تھی۔ اس عرصہ میں برطانوی ہند کی حکومت کی پالیسی یہ تھی کہ جتنا زیادہ ہو سکے اتنا ہی وسط ایشیا کی سیاست میں پیغامیں بڑھانے سے باز رہا جائے۔ لیکن چند برسوں میں واقعات نے کروٹ بدی۔ ہندوستان کی حکومت کے نئے سربراہوں نے اپنے پیش روؤں کی پالیسی کو بہت ست محسوس کیا اور انسوں نے مستقبل میں زیادہ بستر منبع والا مزید جارحانہ اور فائدہ مند منصوبہ تیار کر لیا۔

### حوالہ جات

1. *India Office Records* - Vol 333 PP. 393-602.
2. Ibid, Vol. PP. 143-170.
3. Kalich Beg - Mirza, *History of Sind Vol. II*, P. 209.
4. Mill and Wilson - *History of British India. Vol. VII*, P. 156.
5. *India Office Records* - op.cit. - Vol. 475, PP. 58.
6. *Selections from the Records of the Commissioner in Sind*, S. File 203, P. 520-25.
7. Ibid.
8. Ibid.
9. Kaye - I. W. *History of the War in Afghanistan*. Vol. I, P. 145.
10. Ibid.
11. Ibid.
12. Ibid.

13. Mill and Wilson - op.cit. - Vol. III, P. 145.
14. Ibid.
15. Kaye - op.cit. Vol. I, P. 3.
16. Ibid. P. 4.
17. Ibid.
18. Ibid.
19. Minto - Countess of - *Lord Minto in India*, P. 178.
20. *Journal of Sind Historical Society Vol. II*, Pt. 3, P. 8.
21. Aitchison, *Treaties, Enactments and Sands*, 4th Edition Vol. VII, P. 53.
22. Ibid.
23. Minto - op.cit. P. 178.
24. Pottinger \_ Col. Henry, *Travels in Balochistan and Sindh*, P. 335.
25. Mill and Wilson - op.cit. - Vol. VII, P. 156.
26. Ibid.
27. *Journal of Sind Historical Society Vol. II*, Pt. 3, P. 10.
28. Pottinger - op.cit. - P. 344.
29. Ibid.
30. Ibid.
31. Ibid.
32. Ibid.
33. Ibid.
34. Aitchison - op.cit. - Vol. VII, PP. 351-52.
35. کیونکہ جیسا کہ کئے (Kaye) نے کہا ہے، میں کے دربار سندھ کے دورہ کے وقت

ایک فارسی سفیر جو سندھ کے سردار کے ساتھ معاہدہ کرنے میں بال اختیار تھا، موجود تھا۔ (P. 53) (Kaye - op.cit. - Vol. I, جو سلطنت کابل کے ساتھ فارس کی بانڈداری تعلقات کا مقابلہ تھا۔ اس سے بچنے کے لئے سین نے معاہدہ کر لیا جس پر امیر برطانوی امداد کے حصول کی نیت سے راضی تھا آکہ افغان حکمران کو دفع کیا جاسکے مگر جس پر انگریز افغان حکومت سے دوستی کے قائم ہو جانے کی وجہ سے راضی نہ تھے۔ اس پر انہوں نے ہمکی اسمتھ کا وفد 1809ء میں بھیج کر سین کے معاہدے کی تفہیق کرتا چاہی۔

36. Mill and Wilson - op.cit. Vol. VIII, P. 316.

37. Eastwick - *Speeches on the Sindh Question*. P. 74.

38. *India Office Records* - op.cit. - Vol. 476, PP. 143-170.

39. Mill and Wilson - op.cit. - Vol. VIII, P. 316.

40. Ibid.

41. Ibid.

## یورپ میں قرون وسطیٰ کی سائنس اور شیکنیک ایک تاریخی جائزہ

جے۔ ذی۔ برناں / رشید ملک

### مغربی یورپ کی تاریک صدیاں

جس زمانے میں مشرقی سلطنتوں اور اسلام میں شاندار ترقی ہو رہی تھی، سقوط روم کی افراطی کے بعد بربادی حملوں کی وجہ سے یورپ کا بیشتر حصہ زبردست انتشار کا شکار تھا۔ پانچویں اور نویں صدیوں کے درمیانی عرصے میں شریعت جگہ روہے زوال تھے۔ برطانیہ کے شروں کی بنیادیں غیر ملکیوں نے رکھی تھیں۔ وہ بالکل مٹ پکے تھے۔ اٹلی کے شرائیک ہزار سال پرانے تھے۔ وہ باقی تو پچے رکین ان کے نصف سے زیادہ حصے برپا ہو چکے تھے یا لوگ انہیں چھوڑ کر جا چکے تھے۔ مغرب میں سلاو اور گوٹھ قبائل کے پسلے بربادی حکمرانوں نے مشرق میں شہنشاہی پر چھائیں کو برقرار رکھا مگر اس میں بڑے وسیع پیانے پر سلامان تعیش اور غلاموں کی تجارت شامل تھی۔ کلاسیکی ثقافت بتدریج ختم ہو چکی تھی اور نشانی کے طور پر اپنے پیچھے بیتھیئس (Boethius) کا آخری کارنامہ چھوڑ گئی تھی۔ نئے مسیحی کلپرنے صھیفوں اور لاطینی اور یونانی ادب کے پیچے کھیڑے اجزاء کو محفوظ رکھا۔ یہ کلپر کیوں Kiev اور آئونا Iona جیسے دور افراطہ مرکز سے پھیلا۔ صرف قسطنطینیہ میں ایک ایسی مسیحی سلطنت تھی جو مسحکم تھی۔ اس نے کلاسیکی وراثت کو محفوظ رکھا مگر وہ بھی رومن ہونے سے زیادہ یوتانی تھی۔

نارمن، گیمار اور عربوں کے خوفناک حملوں کے سامنے مغربی ملکتیں شارلمان کے تحت متوجہ ہونے کے باوجود گیمار، نارمن اور عربوں کے ترے حملوں کے خلاف

ریاست کی تنظیم کو رومن ماؤل پر قائم تونہ رکھ سکیں تاہم وہ مغلوب بھی نہ ہوئیں اور چند برسوں کے بعد طاقتوں مگر بکھری بکھری صورت میں ظاہر ہونے لگیں۔ ان کی کامیاب مزاحمت مقامی دفاع اور مقامی خود انحصاری یعنی جاگیردارانہ نظام کی مرحوم منت تھی۔ مسکونم ہو جانے کے بعد 1000ء میں ان کی محلی کی رفتار تیز ہو گئی۔ جنگلات اور سخت زمین جو بھی مغربی ترقی کو روکنے کے عوامل تھے، وقت آنے پر وہی ان کی ترقی کو تیز تر کرنے کا باعث بن گئے۔ دسویں صدی کے بعد یورپ کی معاشی ترقی کے آثار ظاہر ہونے لگے کیونکہ جنگل کائیں اور سخت زمین میں ہل چلانے کی تیکنیکی مشکلات پر قابو پانے کے بعد ان کا انحصار مغربی یورپ کی سازگار آب و ہوا مناسب زمین اور بارانی زراعت پر تھا۔ اس کے پر عکس اسلامی مشرق کا بیشتر علاقہ غیر مرطوب تھا اور اس میں خشکی اور کثاؤ کے امکانات زیادہ تھے۔ یوں حکومت کے اداروں میں جو آب پاشی نظام کو قائم رکھنے اور ناقص زراعت کو روکنے کے واحد ذمہ دار تھے، اخ طلاق آنے کے ساتھ متاخر تباہ کن ثابت ہوئے۔

مغربی یورپ میں اس قسم کے وسیع ادارے موجود نہیں تھے۔ یہاں قوی کی بجائے صرف مقامی سلطنت پر ترقی کی کوشش کی ضرورت تھی۔ اس کی معیشت ایک انتہائی غیر منظم حالت سے شروع ہو کر اپنے آپ کو گاؤں گاؤں دوبارہ تعمیر کر سکتی تھی۔ چنانچہ آہستہ آہستہ وافر، زرخیز اور اچھی طرح کاشت کی گئی زمین کی ٹھوس بنیادوں پر کسی مزاحمت کے بغیر ایک نئی تہذیب ابھرنے لگی جسے اپنی پیشوں تہذیبوں سے سبقت لے جانا تھا۔ تاہم صرف مغربی اور شمالی یورپ کے حصے ہی ان فوائد سے دیر تک استفادہ کرنے کے اہل تھے۔ وہ اپنی دوری اور جنگلات کی وجہ سے ایشیائی چروہوں کے آخری حملوں سے محفوظ تھے۔ تیرہویں صدی میں تاتاری ایک انتہائی مذب ریاست کیوں پر غالب آگئے۔ بازنطینی سلطنت شارلیمان کی فرانسیسی ہوئی رومن سلطنت سے بہت مماش تھی۔ یہ بالکل ختم تونہ ہوئی مگر شمالی جنگلوں میں اپنی ہی شاخوں سے اسے اپنی تعمیر نو کرنی پڑی۔ نتیجہ یہ تھا کہ مغربی یورپ کی نسبت چند صدیوں بعد عظیم ماسکوی روی Moscovy ریاست متحرک ہو گئی۔ چودھویں اور پندرہویں صدیوں میں

جب جنوبی سلاو ملکتیں اور بالآخر بازنطینی سلطنت بھی ترکوں نے روند ڈالی تو جنوب مشرقی یورپ کو بھی اسی بد قسمتی سے دو چار ہونا پڑا۔

اس طرح قرون وسطی کی مسیحی سلطنت بڑی محدود تھی۔ اس کی پیشہ کی ہڈی اٹلی سے شروع ہو کر مشرق فرانس سے ہوتی ہوئی انگلستان تک پہنچتی تھی۔ اس کے مشرق جانب رائین لینڈ اور نیشنی ممالک تھے اور مغرب میں گیسکنی Gascony اور کیٹالوینیا Catalonia تھے۔ اس علاقے میں یہ مخصوص ترقی اور بھی محدود تھی اور صرف فلینڈرز Flanders، نارمنڈی Normandy، شامپانے Chamopagne کے خوب سیراب شدہ زرعی میدانوں اور انگلستان کے جنوبی اضلاع پر مرکوز تھی۔ یہ اہل فرانس کی سرزمین تھی بلکہ عین ال دی فرانس Il de France تھی جس کا مرکز پیرس تھا جہاں ازمنہ وسطی کی ذہنی بالیدگی شروع ہوئی، اور تعمیرات اور مختلف اقتصادی صورتیں پہلی دفعہ پہلی پھولیں۔ دوسرے عظیم مرکز اٹلی، خصوصاً لمبارڈی Lombardy اور توسکنی Tuscony کلائیکی وینیا کے اثرات سے اتنے معمور ہونے کی بنا پر کوئی خاص امتیازی نتائج پیدا نہ کر سکے۔ ان کی باری ازمنہ وسطی کے اوآخر اور نشانہ الثانیہ کے بعد آئی۔

### جاگیرداری نظام

کلائیکی دور کی معيشت غلاموں پر مبنی تھی۔ اس کے بعد آنے والی معيشت کی بنیاد سرمایہ داری تھی۔ ان دونوں کے درمیان واقع ہونے والا معاشی نظام جاگیرداری تھا۔ یہ کلائیکی معيشت کے بر عکس تھا اور پانچویں سے سترہویں صدی پر محیط رہا۔ یہ جاگیرداری نظام اپنی سیاسی اور مذہبی و راشتی تنظیموں اور ان سے متماثل علوم و فنون کے ساتھ صرف یورپ ہی میں پوری طرح ترقی یافتہ نظر آتا ہے۔

جاگیرداری نظام کی اقتصادی بنیاد زمین تھی۔ اس کا امتیازی نشان بکھری ہوئی دستکاری اور مقامی زرعی پیداوار تھے جس کا زیادہ تر حصہ مقامی طور پر ہی استعمال ہو جاتا تھا۔ اس نظام میں اقتصادی اکائی گاؤں تھا جس میں بیسیوں مرد اور عورتیں کام کرتے

تھے۔ یہ لوگ اکثر رشتے دار ہوتے تھے اور مشترکہ طور پر کام اور زمین آپس میں بانٹ لیتے تھے۔ جذباتی اور اکثر جدی طور پر پرانی قبائلی گروہ بندیوں سے وہ لوگ کچھ زیادہ دور نہیں تھے۔ ایک قطعہ زمین کو فصلوں، چراغاً ہوں اور جنگلات میں باشنا جاتا تھا۔ پھر ان پر خصوصاً شمالی علاقوں میں سادہ طریقے سے باری باری کاشت کی جاتی تھی۔ کسانوں پر وراشتی جائیداری نظام مسلط تھا۔ جائیداروں میں دنیادار اور اہل کلیسا شامل تھے۔ ان کے اوپر اور بالاتر بادشاہ اور بیشپ تھے۔ یہ شمشالہ اور پوپ کی برائے نام ماتحتی میں ہوتے تھے۔ ایک جائیدار کے قبضے میں ایک یا ایک سے زیادہ گاؤں ہوتے تھے یا اس کی زمینیں کئی کئی دیہات میں ہوتی تھیں۔ ان زمینوں پر کام کر کے ان کے غلامی اپنی اور اپنے جائیداروں کی پرورش کرنے پر مجبور تھے۔ خدمت کا یہ انداز یعنی ایسی خدمت جو طاقت کے بل پر لی جائے یا الیسی رواجی خدمت جس کے پیچھے طاقت ہو، بے دخلی کے خطرے سے محفوظ اپنی زمینوں کو کاشت کرنے کے لئے کسانوں پر خدمت کے اس فرض کا نفاذ ہی اسے کلائیکی زمانے کی ایک ہاتھ سے دوسرے کو منتقل ہونے والی غلامی سے الگ کرتا ہے۔

نظریاتی طور پر یہ ذمہ داریاں یک طرف نہیں تھیں۔ اس خدمت کے عوض جائیدار کے ذمے کسانوں کی حفاظت تھی۔ اس حفاظت کو دادا گیری کے خلاف حفاظت سمجھنا چاہئے کیونکہ ان کو بالعموم دوسرے جائیداروں کے متعلقہ کا خطرہ ہوتا تھا۔ جائیدار کی ساری ذمہ داری ضرورت پڑنے پر اپنے سردار کے لئے لڑنا تھا گو اپنی مرضی سے کبھی کبھی وہ اپنے اس سردار سے بھی بھڑکاتا تھا۔ تاہم باقی وقت وہ عیش سے گزارتا تھا اور اکثر ٹککار کھیلتا رہتا تھا۔ کلیساً سردار کا واحد فرض عبادت گزاری تھا لیکن اس کے اخراجات اپنے دنیادار بھائی سے کسی طرح کم نہیں تھے۔ ذرائع مواصلات کی کمی کی وجہ سے بڑے جائیدار جن میں کلیساً اور دنیادار دونوں طرح کے جائیدار شامل تھے، اپنی اپنی منتشر جائیداروں پر گھوم پھر کر کھاتے پیتے تھے۔ یہاں تک کہ بادشاہ بھی ایک جگہ دیر تک نہیں رہ سکتا تھا اور اسے بھی اپنے دربار کے ہمراہ سرکس کی طرح گھومنا پھرنا پڑتا تھا۔ جائیداری نظام میں دیساتی معاشرت پر دنیادار اور کلیساً سرداروں کی حیثیت

کسی طرح بھی طفیلیوں سے زیادہ نہ تھی لیکن یہ طفیلیت بڑی کامل اور ذہانت پر مبنی تھی۔ دنیاوار اور کلیساں جاگیرداروں کے کارندے غلاموں سے پوری پوری خدمت اور واجبات وصول کرنا خوب جانتے تھے۔

وسعی تجارت یا تنظیم کے بغیر ایک ایسا نظام جو آبادی کے دس فی صد طفیلی طبقے اور ان کے غیر پیداواری ملازموں کی کفالت کر سکتا تھا، اس حقیقت کا مظہر ہے کہ کسی جاگیر میں واقع دیہات اپنی ابتدائی شکل میں نہیں تھا بلکہ خاص ترقی کر چکا تھا۔ اگرچہ سماجی تنظیم کے اعتبار سے یہ حقیقت کلاسیکی نظام سے قبل کے دیہات کی طرف واپسی کا اشارہ کرتی ہے لیکن یہ واپسی بلند تر سطح پر تھی جس میں لوہے کا وسیع تر استعمال، بہتر ہل اور ساز و سامان، بہتر کھٹکیاں اور پچکی کی طرح کی محنت بچانے والی ترکیبیں موجود تھیں۔ کلاسیکی دور کی تیکنیکی ترقی صرف شروع میں مرکوز تھی جہاں غلاموں کی نوآباد کاری کا فائدہ صرف تاجریوں اور زمینداروں پر مشتمل دولت شاہی طبقے کو پہنچتا تھا لیکن اب بڑے وسیع پیمانے پر یہ فائدہ دیہاتوں کو بھی پہنچنے لگا اور ہر جگہ فاضل پیداوار حاصل ہونے لگی۔ چنانچہ تیکنیکی اور سماجی اعتبار سے مزید ترقی کے لئے کلاسیکی دولت شاہی کے مقابلے میں جاگیرداری نظام کمیں زیادہ مضبوط بنیاد فراہم کر سکتا تھا۔

اسی زمانے میں مقامی سطح پر یہ نظام بہت سی ذیلی تقسیموں میں بنا ہوا تھا۔ اس بنا پر اس میں اپنے ہی زور پر تیزی سے ترقی کرنے کی کمی تھی۔ جو کچھ یہ نظام کر سکتا تھا اور اس نے کیا بھی وہ صرف یہ تھا کہ گیارہویں سے اخہاروں صدی کے درمیان یہ یورپ کے بخرا اور غیر آباد زمینوں پر پھیل گیا۔ اپنی بیت کو محروم کئے بغیر زمین کی کاشت میں توسعی جاگیردارانہ نظام کی ترقی کی واحد راہ تھی۔۔۔۔۔ اہل کلیسا اور دنیا دار جاگیرداروں نے اپنی طاقت میں اضافے کی غرض سے کاشت کو مزید آگے بڑھایا۔ اس کام میں زرعی غلاموں نے بھی مدد کی کیونکہ نئی زمینوں پر کام کرنے کی صورت میں وہ بہتر سودے بازی کر سکتے تھے۔ تیرہویں صدی کے اختتام تک کاشت کاری کے پھیلاؤ میں کہیں زیادہ اضافہ ہوا۔ مگر اس سے ایک شدید اقتصادی بحران بھی پیدا ہوا جس سے جاگیردار نظام کبھی بھی صحیح طور پر باہر نہ نکل سکا۔

اسی زمانے میں تجارت اور شری صنعت کاری پر بنی جاگیرداری نظام میں کئی دوسری صورتیں بھی پیدا ہو رہی تھیں جنہوں نے جاگیرداری نظام کی مقابی خود کفالتی کو توڑ پھوڑا اور بالآخر اس نظام کی تباہی کا باعث بنیں۔ لیکن اس تباہی سے پیشتر ان صورتوں کا اس نظام میں جذب ہونا ضروری تھا جیسے انگلستان اور فلینڈرز میں دو سو سال اور بالقی ماندہ یورپ میں اس سے بھی زیادہ دیر تک قائم رہنا تھا۔ جاگیرداری نظام بھی کلاسیکی معیشت کے انہدام سے پیدا ہونے والی بد نظری اور بربری حملوں اور ان کے نتیجے میں پیدا ہونے والی افراتفری کی پیداوار تھا۔ حالات کے ایک دفعہ پر سکون ہو جانے اور جنگوں میں کمی کے بعد ایسی تظیموں کو قائم کرنے کے راجحات دوبارہ حرکت میں آگئے جن کا زمین پر بلا واسطہ انحرافات زیادہ نہ تھا۔

### قرون وسطیٰ کے یورپی شر

اٹلی کے جنوب میں بحیرہ روم کے علاقے اور جنوب مشرقی فرانس اور کیٹالونیا سے شروع ہو کر جہاں تاریک صدیوں میں کم سے کم نقصان ہوا تھا، اور اس کے بعد جلد ہی رائین لینڈ، نیشنی ممالک اور لمبارڈی جیسے سب سے زیادہ پیداوار والے علاقوں میں شر ابھرنے لگے اور گیارہویں صدی میں ان علاقوں میں شراچھی طرح آباد ہو چکے تھے۔ بارہویں صدی میں شمالی فرانس، انگلستان اور رائین کے مشرق میں جرمی میں بھی شر نئے لگے تھے۔ جیسے جیسے شر ترقی کرتے گئے وہ جاگیرداری اور کلیسا نی پاہندیوں سے آزاد ہونے کی کوششیں ملکرنے لگے۔ جرمی اور اٹلی میں جہاں مرکزی حکومتیں بہت کمزور۔ تھیں، ان شرتوں نے خود مختار شری ریاستوں کی صورت اختیار کر لی۔ فرانس اور انگلستان میں تو یہ شر جاگیرداروں کی بجائے بادشاہ کے تحت آتے تھے۔ فیصلوں کے اندر شر اپنے ہنرمندوں کی گلڈز Gilds کی بنی ہوئی مصنوعات کا جاگیرداروں کی فاضل پیداوار کے ساتھ تبادله کرتے تھے اور اسی پر ان کی گزر اوقات ہوتی تھی۔ پہلے پہلے تو کل آبادی سے شری آبادی کا تابع برائے نام تھا یہاں تک کہ اٹلی اور فلینڈرز میں جہاں شری آبادی کی کثرت تھی، یہ تابع پانچ فی صد سے زیادہ نہ تھا۔ تاہم ان شرتوں

کا قائم ہوتا ہے اہمیت کا حامل تھا کیونکہ انہیں سے بالآخر وہ بورڑوا طبقہ پیدا ہوا جس نے سرمایہ داری نظام کی بنیاد رکھی۔ شربانے یا ان میں بننے کی یہ تحریک افادت پسند سائنس پر مرکوز تھی اور یہ قدماء کی سائنس سے سراسر مختلف تھی۔

ازمنہ و سطی کے دوران شروع نے کسی قسم کا کوئی انقلابی کروار ادا نہیں کیا۔ ایک دفعہ جب انہوں نے اپنی شری آزادیاں حاصل کر لیں تو وہ با آسانی جا گیر دارانہ معیشت میں فٹ ہو گئے۔ لیکن اس معیشت میں کسی قسم کا استحکام نہ تھا۔ جیسا کہ پہلے اشارہ کیا جا چکا ہے پہلے مرحلے میں تو جا گیر داری نظام کے قیام اور اس کی توسعہ پر زور تھا۔ تیرہویں صدی کے بعد یہ نظام نہ صرف اٹلی میں جہاں پہلے ہی یہ بہت غیر مستحکم تھا، اب ثابت و ریخت کا شکار ہونے لگا بلکہ نیشنی ممالک یعنی انگلستان اور شمالی فرانس میں بھی (جو اس نظام کا مرکز تھے) یہ مندم ہونا شروع ہو گیا تھا۔ لیکن مجموعی طور پر یہ عمل تدریجی تھا۔ خوارک اور کپڑے کی صنعت میں پیداوار کی افراط کے علاوہ اس کا سبب اس کی کسانوں کے طبقے سے بھیت مجموعی علیحدگی بھی تھی۔ ان میں سے کم از کم وہ جو امیر تھے، جا گیر دارانہ خدمات سے آزاد ہو گئے۔ منڈی کے لئے صنعتی اشیاء کی پیداوار نے گزر اوقات والی معیشت کی جگہ لے لی۔ نتیجے کے طور پر تجارت اور شروع کی اہمیت میں اضافہ ہوا۔ ان حالات نے ذرائع مواصلت اور صنعت میں ایسی تکنیکی تبدیلیوں کو مزید تقویت فراہم کی جو سرمایہ دارانہ نظام کے قیام کا سبب بنیں۔

قرون و سطی کے آغاز سے ہی فنِ اختراعات خصوصاً زمین کے بہتر اور اس پر مشینوں کے استعمال میں فراغ کے لئے یہ قوت متحرک موجود تھی۔ اس میدان میں قرون و سطی کا کسان اور کارگیر ہائیسلک نیکنیک کی میراث اور اس میں عربوں کے کئے ہوئے اضافوں سے زیادہ سے زیادہ فائدہ اٹھا سکتے تھے۔ جو کچھ کھویا گیا وہ محض تیش کے فون اور بڑی شری تنظیمیں تھیں۔ حماموں اور آب ریزوں کے بغیر گزارہ ہو سکتا تھا مگر چکیوں اور لوہار خانوں کا باقی رہنا ضروری تھا۔ مقائی اور مشرق سے مستعار ایجادوں سے زراعت اور کئی دیگر عملی فون میں مزید ترقی ہوئی جس کی صورت یہ تھی کہ

انسانوں کی جگہ مشینیں استعمال ہونے لگیں۔ مویشیوں اور پانی کی توانائی انسانی طاقت کا نعم البدل بن گئی۔ یہ بالکل درست ہے کہ قرون وسطیٰ کا کارگیر وہ سب پچھے کر سکتا تھا جو کلاسیکی دور کا کارگیر کر سکتا تھا لیکن ان کے ہاں کوئی ایسا تحرک موجود نہیں تھا جو کم سے کم آدمیوں کی مدد سے زیادہ کام کرنے کی مجبوری پیدا کرتی ہے۔

پورے قرون وسطیٰ میں ایک مجبوری کارکنوں کی دیرینہ کمی تھی۔ مسئلہ یہ نہیں تھا کہ کلاسیکی دور کی طرح اب غلاموں کی تعداد بڑھ نہیں سکتی تھی، جس نے کلاسیکی دور میں شکنیکل ترقی میں مدد دی تھی بلکہ اب اس میں زراعت کی توسعی کی وہ ممکن بھی شامل ہو گئی تھی جو جاگیرداری نظام کی پیدا کردہ تھی۔ جاگیرداروں کو زیادہ سے زیادہ زمین کی ضورت تھی لیکن کسانوں کے بغیر زمین بیکار تھی کیونکہ کاشت کرنے کے لئے خصوصاً فصلوں کی کٹائی کے وقت کسان کبھی بھی کافی نہیں ہوتے تھے۔ یہ درست ہے کہ کسانوں کو زیادہ سے زیادہ محنت کرنے پر اور پیداوار کا زیادہ حصہ دینے پر مجبور کیا جا سکتا تھا لیکن اس کی بھی ایک حد تھی۔ اس حد کا اظہار کسانوں کی بغاوتوں کی صورتوں میں ہوا۔ چنانچہ پہلے مخلج جاگیرداروں اور اہل کلیسا اور بعد میں تاجروں نے امیر ہونے کے مقابل ذریعوں کی تلاش شروع کی جیسے کپڑے کے کارخانے، ملیں، کامیں اور یہودی تجارت۔۔۔۔۔ میکنیکل ترقی کی رفتار ست تھی۔ گلڈز والوں اور جاگیرداروں کی اپنی اپنی اغراض سے واپسگی ترقی کی رفتار کو سست تر کرتی رہی لیکن اسے بالکل روک نہ سکی۔ بعد میں اس کے نتائج نے جاگیرداری نظام اور اس نظام کے ذہنی اظہار یعنی قرون وسطیٰ کی دنیاوی تنظیم کی بنیادوں کو ہی نیست و نابود کرنا تھا۔

### کلیسا——قرон وسطیٰ کے دوران

جاگیرداری نظام نے پورے قرون وسطیٰ کو اقتصادی بنیاد فراہم کی اور اس نظام کے ذہنی اور تنظیمی اظہار کو کلیسا نے قائم رکھا۔ یہ کلیسا کی تنظیم اور اس کی وحدت ہی تھی جس نے جاگیرداروں کے باقی رجھات کا مقابلہ کیا اور پوری مسیحی دنیا میں عمل داری کو ایک مشترک اساس فراہم کر دی۔ اگرچہ مخصوص موضوعات پر شہنشاہ اور پوپ

اور بادشاہ اور بشپ کے درمیان اکثر تنازعہ بھی ہو جاتا تھا لیکن دونوں فریق معاشرے کو چلاتے کے لئے ایک دوسرے کی ضرورت کو تسلیم کرتے تھے۔ کلیسا نے جائیگردارانہ نظام کی کبھی مخالفت نہیں کی کیونکہ وہ بھی اسی نظام کا لازمی حصہ تھا اور جیسا کہ تحریک اصلاح دین نے بعد میں ثابت کر دکھلایا، ایک حصے کو بدلتے بغیر دوسرے کا بدلا ممکن نہ تھا۔

وسیں صدی سے پہلے کے تغیرات کے دور میں مغربی کلیسا مغض شفافی بقاء کے لئے پریشان تھا۔ گوتح Goth، وینڈل Vandal، فرانکس Franks، سیکسن Saxons اور لمبارڈ Lombards لوگوں کے لگاتار حملوں کے خلاف کلیسا واحد میدان تھا جہاں قدیم تہذیب کے اجزاء اکٹھے ہو کر ان کا مقابلہ کر سکتے تھے۔ جب یہ لوگ رومان سلطنت کی حدود میں داخل ہو گئے تو ان کو میسیحیت میں داخل کرنا لازمی تھا۔ بعد میں مذهب کی تبدیلی کی ان کوششوں کو دوڑ تک نورس Norse اور گیار Magyar لوگوں میں بھی پھیلنا تھا۔ تمام صورتوں میں سلطنت کی عظمت کے وارث کی حیثیت سے کلیسا نے پہلے تو بربری سرواروں کی ناموری کی بیتاب خواہشوں اور پھر ان کے اہل خانہ کی سادہ لوچ اور ان کی حیرت سے مجت کو اچیل کر کے اپنا قانون نافذ کیا۔ چنانچہ اس عمل کے دوران لازمی طور پر کلیسا خود بھی بربریت کا شکار ہو گیا۔ اگرچہ یہ اپنی مرعوب کن ظاہرداری جیسے رسومات، لباس، تبرکات اور معجزات سے چمنا رہا مگر اس نے اپنا بہت سارا فکری سرمایہ کھو دیا۔ جو کچھ نج سکا وہ کلائیکن سکالر شپ اور فلمفہ تھے اور ایسا آئز لینڈ اور نار تھمبریa Northumbria کے دور افتادہ مشنوں سے وابستہ بید Bede (735-613) اور ایریجن Ergena (877-800) کی کوششوں سے ممکن ہو سکا۔

یورپ میں عمومی فکری بحالی کی پہلی تحریک چارلس دی گریٹ نے شروع کی۔ وہ خود ناخواندہ تھا لیکن اس نے نویں صدی میں محلاتی سکول قائم کئے مگر انہیں گیار—— ناروے کے لوگوں اور عربوں کے حملوں سے بڑا نقصان پہنچا۔ وسیں صدی میں خانقاہی اصلاحات کے ساتھ ہی یہ ممکن ہوا کہ برگنڈی میں واقع کلونی Cluny کے مقام پر کلیسا نے بڑی سنجیدگی سے ایسی تنظیم کھڑی کرنی شروع کی جو مسیحی دنیا میں

بادشاہ سے لے کر ایک غلام کے عمل اور زندگی تک کو کنٹرول کر سکے۔ یہ اوارہ بذات خود جاگیردارانہ نظام کی توسعے بلکہ اس سے بھی دو باقاعدے تھے جو کیونکہ نہ صرف اہل کلیسا پوپ، آرج بچپ، اور دوسرا پادری جاگیردار ہی تھے بلکہ راہب اور کلیسا سے غسلک پادری خاقانیوں سے متعلق زمینوں پر کاشت کیا کرتے تھے۔ یوں کلیسا نے جاگیرداری کی توسعے کے لئے ہر اول دستے کا کام کیا۔

پورے قرون وسطیٰ کے دوران یا کم از کم تیرہویں صدی کے آغاز تک اٹلی میں بھی علم اور خواندنگی پر کلیسا پادریوں اور راہبوں کی مکمل عملی اجارتہ داری تھی۔ جیسے کہ لفظ کلیرک (Clerick) سے واضح ہوتا ہے جاگیردارانہ نظام و نعمت اہل کلیسا کے ہاتھوں ہی سے گزرتا تھا۔ اس اجارتہ داری نے ازمہ وسطیٰ کی فکر کو ایک وحدت تو عطا کی لیکن ساتھ ہی اس کی وسعت عمل کو بھی بڑی سمجھیگی سے محدود کر دیا۔ یونانی اور نہ ہی اسلامی فکر کو ایک واحد تنظیم نے کبھی اس طرح محدود کیا تھا۔

دنیاوی معاملات میں قرون وسطیٰ کے کلیسا کا یہ مسلمہ رویہ رومن سلطنت کے زوال کے بعد آنے والے تاریک زمانے میں شروع ہوا تھا۔ اس کے مطابق یہ دنیاوی زندگی آخرت کی لافقی زندگی میں جنت یا جہنم میں جانے کی محض تیاری تھی۔ یہ رویہ انسانی زندگی میں ناقابل تروید اصلاح کی بنا پر رفتہ رفتہ کمزور ضرور ہوا لیکن نشاة الثانیہ کی آمد تک یہ بالکل ختم نہ ہو سکا۔ دنیاوی معاملات میں کلیسا نے بڑی زیریکی و کھلائی اور جاگیرداری نظام کے استحکام میں تندی مصروف رہا۔

### درویشوں کی آمد

بارہویں صدی کے بعد دیہاتی معاشرت کے ساتھ اس کی لازمی وابستگی نے کلیسا کو شہروں میں رہنے والے تاجریوں اور اہل حرف کے مخالفات کی مخالفت پر آمادہ کر دیا۔ شریوں نے اپنی بے اطمینانی کا اظہار مانی Manichean اور باطنی بدعتوں کی صورت میں کیا اور یہ دعوئی کیا کہ انسان لاپچی اور بد قماش اہل کلیسا کے لشکر کے ویلے کے بغیر بھی انسان خدا تک پہنچ سکتا ہے۔ ایسی بدعتوں کو کچھ عرصے کے لئے تلوار کے زور پر

بھی روکا جاسکتا تھا جیسا کہ 1209 میں ایلبی جینسنس (Albigeneses) کے خلاف عظیم مذہبی جنگ میں ہوا۔ لیکن تمہوں صدی کے وسط میں ایک زیادہ تسلی بخش حل مل گیا۔ کلیسا نے لائنس یافت فرانسیسکن اور ڈو مینکن مبلغوں اور راہبوں کو بطور تھیار استعمال کیا۔ یہ راہب بدلتے ہوئے حالات کے ساتھ کسی حد تک ان کے مطابق اور کسی حد تک ان کے خلاف رو عمل کے طور پر وجود میں آئے تھے۔

دنیا داری اور ضرورت ہے زیادہ دولت کے خلاف غریب شربوں کی بغاوت سینٹ فرانس آف ایسی Assisi (1226-1862) کی زندگی اور تعلیمات میں منعکس ہوتی ہے۔ اس کا پیغام خطرناک حد تک مقبول ہوا۔ اسے بدعت اور خانہ جنگی کی صورت اختیار کرنے سے روکنے کے لئے کلیسا کو اپنی تمام سیاسی توانائیوں کی ضرورت تھی۔ آج بھی فرانس میں ”کارکنوں“ سے معاملہ کرتے وقت ایسی ہی مشکلات پیش آتی ہیں۔ فرانسیسکن ”روحلانی“ مزاجمت 1312 میں ختم ہو گئی مگر اس کے ان نظریات پر اوکم Occam (وفات 1349 تقريباً) اور ویکلف Wycliffe (1384-1334) کے ذریعے زیر عمل ہوتا رہا اور ان نظریات نے تحریک اصلاح دین کے لئے راہ ہموار کر دی۔

سینٹ ڈومینک کے درویش مبلغ شروع ہی سے ہی دانتہ طور پر رجعت پسند تھے۔ بظاہر ان کا مقصد ترغیب کے ذریعے بدعتوں کو روکنا تھا۔ شربوں کی ذہانت میں اضافہ ہو رہا تھا اور شری لوگ علم بھی حاصل کرنے لگے تھے۔ چنانچہ ان لوگوں کے خلاف قدامت پسند علم کا پورا زور لگانا ضروری تھا۔ اس کا نتیجہ اول سینٹ البرٹ St. Albert (1280-1193) اور سینٹ ٹامس ایکونین Thomas Aquines (1270-1327) کی فلسفیانہ کاؤشیں اور دوم ارسٹو کے لئے ان کی ہمدردیاں تحسیں کیونکہ ارسٹو اس فلسفیانہ تنظیم کا سب سے بڑا محافظ تھا۔ یہ بتانا مشکل ہے کہ صلیبی جنگوں اور کلیسا میں احتسابی عدالتون کی ظالمانہ کوششوں کے معاملے میں یہ ترغیبات کس حد تک موثر تھیں لیکن انہوں نے بدعتوں کو تقریباً تین سو برسوں تک دبائے ضرور رکھا۔

شربوں کے بڑھنے کے ساتھ ساتھ مضافاتی اشراف کے مقابلے میں بادشاہ بھی اپنے آپ کو زیادہ تر ان شربوں سے وابستہ کرتے رہے۔ اس سے شربوں کی طاقت میں اضافہ

ہوا۔ چنانچہ راہبیوں کی کوششوں کے باوجود قرون وسطیٰ کی آخری دو صدیوں میں کلیسا میں ایک واضح انحطاط نظر آتا ہے۔ بیانات کو جرا" ایوینان منتقل ہونا پڑا اور 1378 سے 1418 تک کلیسا دو یا تین بیلاؤں میں منقسم رہا۔ اس اختلاف کو رفع کرنے کے لئے جزء کوسلوں کو نئے اختیارات دیئے گئے۔ یہ کوسلیں بھی تنظیم کو برقرار رکھنے میں ناکام رہیں اور اگرچہ انہوں نے ہس Huss کو 1415 میں جلا دیا لیکن اس کے پیروکاروں نے ان کوسلوں کا مقابلہ کیا اور 1536 تک بو صیہا میں اپنی آزادی برقرار رکھی۔ گو ایک تنظیم کی صورت میں کلیسا صرف کمزور ہوا لیکن فکر اور ذہنوں پر وہ اس حد تک غالب رہا کہ آنے والی چند صدیوں کے دوران سیاست اور سائنس کے تمام تنازعات کا اظہار مذہبی اصطلاحات ہی میں ہوا۔

### متکلمین اور دانش گاہیں

دوسری صدی میں شروع ہونے والی مغرب کی مسیحی دنیا کی احیاء کو عقلیت پر مبنی ایک ایسی بنیاد کی ضرورت تھی جو کلائیکی لور کی فرمائیہ بازیافت سے بہت وسیع تر ہو خواہ اس کی تربیل اور بخنا اور بید جیسے قابل مفکروں نے ہی کیوں نہ کی ہو۔ اہل کلیسا کو لکھنے اور سوچنے کی تربیت کی ضرورت تھی اور کلیسا کو اپنے روحانی اور دنیاوی دعویٰ کے اثبات اور ان کے وقایع کی ضرورت تھی۔ یہ ضرورت پسلے تو رسیز Reims اور شارت Chartacs میں سکول قائم کر کے پوری کی گئی۔ بارہویں صدی تک یہ سکول ترقی کر کے دانش گاہیں بن گئے۔ ان کے مقررہ نصابوں میں ساقوں لبل آرٹس مشمول فلسفہ اور اہمیات پڑھائے جاتے تھے۔ ان دانش گاہوں میں اولیت پیرس یونیورسٹی کو حاصل تھی اور یہ مشور بھی بہت تھی۔ اس کی بنیاد اگرچہ 1160 میں تو نہیں رکھی گئی تھی مگر اس وقت اسے تعلیم ضرور کر لیا گیا تھا۔ یونیورسٹی ۔۔۔ یعنی شیڈیم جزل ۔۔۔ کا تصور نیا نہیں تھا جمال تمام مضامین کی تعلیم دی جاتی ہو۔ قدیم زمانے میں ایتھنز میں سکول تھے اور سکندریہ میں میوزیم تھا۔۔۔ مسلمانوں کے ہاں مسجدوں میں مکتب و مدرسے تھے جو صدیوں چلتے رہے۔ یہاں فلسفہ اور دین کی تعلیم دی جاتی تھی۔

گیارہویں صدی سے پہلے ہی سلزیو میں ایک طبی سکول کام کر رہا تھا۔ اگرچہ قرون وسطی کی دانش گاہوں کو ان سے بہت کچھ مستعار لیتا پڑا لیکن یہ اپنی تعلیمات میں زیادہ عمومی اور زیادہ متكلم تھیں اور بہت جلد انہوں نے سیکی دنیا میں علمی خزینوں کے طور پر اپنا مخصوص مقام پیدا کر لیا۔ پیرس کے بعد سب سے پہلے بولونا Bologna یوفورشی قائم ہوئی۔ آسکفورڈ جو پیرس ہی کی شاخ تھی 1167 میں قائم ہوئی۔ کیبرج کی بنیاد 1209 میں پڑی۔ ان کے بعد 1223 میں پاؤووا، 1224 میں نیپلز، 1227 میں سلامانکا، 1347 میں پرگ، 1364 میں کراکو، 1367 میں وی آتا اور 1410 میں سینٹ اینڈریوز یونیورسٹیاں قائم ہوئیں۔

شروع سے ہی اور زمانہ حال تک یہ دانش گاہیں اہل کلیسا کی ہی تربیت گاہیں تھیں لیکن اس زمانے میں یہ معاملہ اتنا اہم نہیں تھا کیونکہ پڑھنے لکھنے سے متعلق پیشوں کی اجارہ داری اہل کلیسا ہی کی تھی اور تمام نظم و نتق کی ذمہ داری بھی انہی کی تھی۔ ضروری امر صرف یہ تھا کہ یہ لوگ تعلیم یافتہ ہوں اور انہیں کلاسیکی دنیا کے خیالات سے بھی آگاہی ہو۔ کتابوں کی شدید کمی تھی اس لئے تعلیم یکچھروں اور مناظروں کے ذریعے دی جاتی تھی۔ طبی شعبے کے جاری ہونے تک صورت حال یہی رہی۔ نصاب کا تعین سات لبل آرٹس کے پیش نظر کیا جاتا تھا جو کلاسیکی تعلیم کی انتہائی مختصر تخلیص تھی۔ پہلے تین کم اہم مضامین تھے یعنی گرامر، فن خطابت اور منطق جن کا مقصد طالب علم کو مطابق لاطینی میں بولنا اور لکھنا سکھانا تھا۔ ان کے بعد علوم اربعہ آتے تھے یعنی ریاضی، جیو میسری، ایمرونوی اور موسمی۔ ان سے فارغ التحصیل ہونے کے بعد طالب علم فلسفے اور الہیات کی طرف رجوع کر سکتا تھا۔ اہم بات یہ ہے کہ بنیادی تعلیم نہ صرف سیکور تھی بلکہ سائنسی بھی تھی۔ اس معاملے میں یورپ نے اسلامی مائل کو پیش نظر رکھا۔ طب اور قانون کے شعبے دوسرے تھے۔ لیکن نصاب میں ادب اور تاریخ کی کوئی تھجاش نہیں تھی۔ اسی کوتاہی کی بنا پر نشاة الثانیہ کے دوران متكلمانہ نظام کے خلاف رد عمل انسان دوستی کی صورت میں پیدا ہوا۔ عملاً پڑھائی جانے والی سائنس بہت تھوڑی تھی۔ ریاضی حفظ اعداد کی گنتی تک محدود تھی۔

جو میسری میں اقلیدس کی پہلی تین کتابیں تھیں۔ ایشونوی کیلئے اور ایشکی تاریخ طے کرنے سے آگے نہیں بڑھی۔ فرکس اور موسیقی بہت بعد میں آتے تھے اور یہ مضامین ناقابل عمل ہی رہے۔ نیچر یعنی فطرت کی دنیا اور عملی فنون سے نہ کوئی سابقہ تھا اور نہ ان کے مطالعہ کی ایسی کوئی خواہش تھی۔ تاہم علم سے محبت اور مناظروں میں دلچسپی ضرور پیدا کی جاتی تھی۔ پاؤدوا جیسی چند ایک دانش گاہوں کو چھوڑ کر ازمنہ و سطی کے آخر میں یہ یونیورسٹیاں متداں اول علوم کی محافظہ بن گئیں اور کسی بھی شفافی پیش قدی کے لئے سد راہ ثابت ہوئیں۔ لیکن اپنے ابتدائی دنوں میں یہ یورپ کی ذہنی زندگی کا مرکز تھیں۔

### عربی اور یونانی علوم کے اثرات

اس محدود مگر پر جوش ذہنی سرگرمیوں کی دنیا میں عرب سکالر شپ اثر انداز ہوئی اور مغرب کے محفوظ شدہ کلاسیکی علم کے مقابلے میں اپنے ساتھ علوم کی ایک وافر اور زرخیز مقدار لائی۔ کام تو گیارہویں صدی میں چند کتابوں سے شروع ہوا لیکن بارہویں صدی میں جب عربی اور یونانی کلاسیکی کتابوں سے تراجم ہونے لگے تو اس نے ایک ریلے کی صورت اختیار کر لی۔ بیشتر تراجم عربی سے تھے اور کچھ بلا واسطہ یونانی سے بھی ہوئے۔ اکثر تراجم پیش میں ہوئے۔ کچھ سلسلی میں بھی ہوئے۔ کلچر کی توسعہ پر صلیبی جنگوں کا اثر برائے نام تھا۔ قطع نظر اس ترسیل کے جو ہندوستان اور عرب کے درمیان ہوئی اب شفافی ترسیل کی نوعیت پہلے زمانے کے مقابلے میں بالکل مختلف تھی۔ عملی طور پر ایک ساقط روایت کو ایک تازہ و توانا کلچر کے سپرد کرنے کی بجائے اب ایک ایسے کلچر کے ثمرات کے جا رہے تھے جو ابھی اپنے عروج کو نہیں پہنچا تھا۔ پہلی نظر میں خیالات کی ایسی ترسیل میں بڑی مشکلات دکھائی دیتی تھیں کیونکہ یہ علوم ایک بالکل مختلف زبان میں بیان کئے گئے تھے اور ان کی ترسیل ایسے لوگوں کی طرف سے ہو رہی تھی جن سے مقید نہ صرف انجینئرنگ تھے بلکہ ان کا روایہ بھی معاذانہ تھا۔ لاطینی شفافت میں عربوں کے کلچر کی پہلے سے موجود زیریں سطحوں پر ممالکوں کے سامنے یہ رکاوٹیں

محض طبعی ثابت ہوئیں۔ حقیقت یہ تھی کہ اب مغرب زیادہ وافر مقدار میں اور صیلینی کلپر کے قریب ترین منبعوں سے وہ کلپر حاصل کر رہا تھا جو پہلے سے ہی اس کے اپنے کلپر کی نمایاد تھا۔ ان دونوں کی زیریں سطحوں پر افلاطونی اور نو فلاطونی خیالات تھے۔ الفاظ ضرور غیر مانوس تھے لیکن معانی اجنبی نہیں تھے۔

بات صرف یہیں ختم نہیں ہوتی۔ دین اسلام کو بھی وہی فکری مسائل درپیش تھے جنہوں نے عیسائیوں کو بھی پریشان کر رکھا تھا: یعنی کائنات کی تخلیق، عقیدے اور تعلق میں مفہومت، لغوی وجدان یا قرآن کا حادث یا قدیم ہوتا، صوفیانہ تجربے کی معروضیت وغیرہ۔ ڈنر سکاٹ اور ٹامس اکوینس نے انی متنازعہ امور پر ابھی غور و خوض کرنا تھا جو قبل ازیں الغزالی اور ابن رشد کے درمیان زیر بحث آچکے تھے۔ نویں اور چودہویں صدیوں تک زمانے کو سائنس کی نسبت سے فلسفے اور دین کے درمیان مفہومت کو صرف ایک اکیلی عرب لاطینی کوشش قرار دینا منطق کے عین مطابق ہے۔ لیکن ایسا کرنے سے ہمیں ان جغرافیائی اور اقتصادی اختلافات کو نظر انداز کرنا پڑے گا جنہیں اس کوشش کے نتائج میں فیصلہ کرنے اخراجات کو جنم دینا تھا کیونکہ جمال اسلامی ممالک میں ایک مصالحت طے پاچکی تھی جس نے سائنس کی پیش قدمی کو روک دیا تھا وہاں مسیحیت میں یہ بحث جاری رہی حتیٰ کہ اقتصادی تبدیلیوں کے تحت دنیا کے متعلق تمام یونانی تصورات تباہ ہو گئے اور ان کی جگہ نئے تصورات نے لے لی۔

### عقیدہ اور عقلیت

گیارہویں صدی میں عربوں کے اثرات ظاہر ہونے سے پیشتر ہی سکولوں کے مباحث عقیدے کو عقلیت کی بنیاد فراہم کرنے کے مرکزی مسئلے پر مرکوز تھے۔ منحصر الفاظ میں وہ صحیفوں اور مذہبی پیشواؤں کی یونانی منطق سے مفہومت کرانے کی کوشش کر رہے تھے۔ پہلے تو یہ کام برا آسان نظر آیا : سینٹ اینسلم (1033-1109) St. Anselm نے کملیت کے تصور سے خدا کی موجودگی ثابت کر دکھائی لیکن عقلیت پر مبنی مذهب تفصیلات پیش کرنا زیادہ مشکل تھا۔ ایک لارڈ

(1079-1143) نے اپنی کتاب سکالانوں میں ہر اہم نکتے پر خلاف رائے کا اظہار کرنے والے مسیحی مذہبی پیشواؤں کے قابل احترام مقام پر پیش کر دیئے۔ چنانچہ ایسا محسوس ہوتا تھا کہ بارہویں صدی میں ارسطو کی اہم کتابوں کی بازیافت ان مسائل کے حل میں کافی راہنمائی کرے گی لیکن اس کی افسانوی شرست کا جواز اس وقت ممیا ہو گیا جب اس کا علمی تجھ اور اس کی منطق کے بنی ہے اصول ہونے کو پرکھنا ممکن ہو سکا۔ مزید، ہم پہلے دیکھے ہیں کہ ارسطو کے نظریات ایک جامد اور طبقوں میں بنے ہوئے معاشرے پر منطبق ہونے کے لئے وضع کے گئے تھے۔ غلامی پر بنی اقتضایات اور لامد ہب معاشرے کی جگہ ایک مسیحی اور جاگیردارانہ معاشرے میں ان کا اطلاق کرنے سے پہلے ان میں کچھ ترمیم کرنا لازمی تھا۔

پہلا قدم تو ابن رشد اٹھا ہی چکا تھا۔ ارسطو کا عظیم شارح ہونے کی بنا پر قرون وسطی میں وہ بڑا محترم تھا۔ لیکن وہ ارسطو کا اتنا احترام کرتا تھا کہ اس کا ارسطو کا اورشن مسیحی انسانوں پر آسانی سے منطبق نہیں ہو سکتا تھا۔ یہ کام ڈو مینکن درویش سینٹ نامس آکوئیس نے سرانجام دیا۔ اس کی سما تھیو لو جیا فطرت کی کائنات اور انسان کی توجیہ ایک ایسا فرمیم ورک ہونے کی صورت میں کرتی ہے جس میں الوہی حکمرانی اور نجات انسانی کا اہم ڈرامہ کھیلا جا رہا ہو۔ پوری کتاب ایک قابل ستائش تنظیم کے تحت مرتب ہوئی ہے۔ ہر زیر بحث نکتے پر اس کے حق میں یا اس کے خلاف مختلف عالموں کے بیانات پیش کئے گئے ہیں اور ان کے ساتھ ایسے دلائل ہیں جو قدامت پسند حل کی طرف راہنمائی کرتے ہیں۔ عقیدہ ہر صورت میں عقل سے افضل تر ہے کیونکہ کائنات میں ایسی بھی موجودات ہیں جن کا اور اک صرف عقل کے ذریعے نہیں ہو سکتا۔ مزید، الام اور عقل میں کوئی تضاد نہیں ہو سکتا۔ ان سوالات کے جوابات پہلے ہی سے معلوم تھے اور اس بنا پر سینٹ کا یہ استدلال اکثر التجا کارنگ لئے ہوئے دکھائی دیتا ہے۔ تاہم ابھی تک اس استدلال میں کوئی اضافہ نہیں ہو سکا اور وہ آج بھی کیقیو لک عقید کی بنیاد ہیں۔

اس زمانے کے حالات کے پیش نظر سینٹ نامس کی یہ کارکردگی تنظیم اور اختراع

پسندی کا ایک کارنامہ ہے کیونکہ یہ ارسطو کی محض تطبیق سے کچھ زیادہ ہی ہے۔ اس میں جاگیرداری نظام کے تحت ایسے مخصوص صورت حالات سے پہنچنے کا طریقہ کار بھی موجود ہے جو یونانیوں کو کبھی پیش نہیں آ سکتی تھیں۔ تاہم آج تک ان خیالات پر کوئی نئی فکری پیش رفت نہیں ہوتی اور انہیں کسی فلسفے کی بنیاد بنانا یعنی نامس کے نئے حامیوں کے ذہنی دیوالیہ پن کا اعتراف ہے۔

یعنی نامس بلا شیہ ضرورت سے زیادہ قليل آدمی تھا۔ اس نے نہ صرف بھرے ہوئے اور اکثر مقصد ابتدائی مسیحی نظریات اور تعلق کے درمیان مفاہمت پیدا کی بلکہ اس نے نوغلاطونی جعل سازی یعنی نام نہاد ڈائیونائس دی ایریچیاٹ Dionysius Areopagite کو اپنے عالمی نظام کے تصور کی بنیاد کا اہم جزو بنایا (اور پھر بات تو یہ ہے کہ اس کتاب کو تمام مسیحی مفکروں نے ایک صحیفے کا درجہ دیا تھا)۔ اس بنا پر اس کا عالمی نظام نہ مسیحی رہا اور نہ سامنے رکھا۔

کئی حالیہ مورخین کا خیال ہے کہ جدید سائنس کے خالق ازمنہ و سطھی کے متکلمین تھے اور وہ ان کے مناظروں کے معیار کی تعریف کرتے ہیں جن کے زور پر وہ اس سائنس کو تخلیق کرنے کے اہل نظر آتے ہیں۔ پہلی بات تو یہ ہے کہ جدید سائنس ان متکلمین نے تخلیق نہیں کی۔ اس کے خالق یونارڈو Leonardo بیکن اور گلیلیو Galileo جیسے لوگ تھے اور یہ حضرات متکلمین کے مقاصد اور طریقہ کار کی شدت سے متفاہت کرتے ہیں۔ مزید برآں سائنسی انقلاب کی تاریخ یہ بتاتی ہے کہ سائنس کی بنیاد رکھنے میں سب سے بڑی رکاوٹ صدیوں کی خرافات پر محیط زواید کو الگ کرنا تھا۔ جب ہم سوچتے ہیں کہ ایک قرن کا پیشتر حصہ سائنس کی سوچ میں صرف ہوا ہے ان رکاوٹوں کے بغیر صرف دو سو سال میں سمیتا جاسکتا تھا تو ہمارے دلوں میں ان لوگوں کے لئے احترام کا جذبہ قدرے ماند پڑنے لگتا ہے جنہوں نے ایسے نظریات وضع کئے جو سائنس کی پیش قدی کو موثر طریقے سے روکنے کا سبب بنے۔

## فلسفہ اسماحت کی مزاحمت

اس کے اپنے وقت میں بینت نامس کے کام کی اتنی قدر نہیں ہوئی جتنی کہ اس کے بعد۔ عرب علوم کے اثرات سے پہلے ہی افلاطونی خیالات کی "حقیقت" پر اور ارسطو کی اسای صورتوں پر مبنی مناظروں کے انتہائی عمومی طریق کار کی مخالفت موجود تھی۔ حقیقت پسندوں کے مقابلے میں سب سے پہلے بینت نامس کے باوجود اسماحت کے کچھ علمبردار رو سینٹینس (1050-1122 تقریباً) کے دلائل کو فرانسیسکی ڈنر سکائی نے مضبوط کیا۔ اسماحت کے علم برداروں نے جو انفرادیت کی اہمیت کے مدعا تھے اور اس خیال کی حالت تھے کہ اشیاء ان کے ناموں یا تصورات سے پہنچے وجود میں آئیں، تعلق پر مبنی اہمیت کی پوری سیکیم کو بڑے موثر طریقے سے رد کر دیا۔ چونکہ وہ بھی بڑے صالح یہاں تھے اس لئے ان کا ادعا ان کو تشکیل یا فطرت کے بلا واسطہ مطالعہ کی طرف تو نہیں بلکہ الغزالی کی طرح صوفیانہ اندھے یقین کی طرف لے گیا جو اتنا ارفع و اعلیٰ ہے کہ انسانی عقل اس کا حاطہ نہیں کر سکتی۔ چونکہ انہیں اپنے مخالفوں سے مناظرے بھی کرنے تھے اس لئے انہوں نے اپنے دلائل بھی بڑے تاقدانہ انداز میں تیار کئے۔ یہ دلائل بعد میں نیچول سائنس کے احیا کے لئے استعمال ہوئے۔ ولیم اووکم کا مشہور مقولہ کہ "موجودات کو بلا وجہ نہیں بڑھانا چاہئے" یا اس سے بھی زیادہ مستند قول کہ "تو قلیل تر سے حاصل ہو سکے اسے افراط کے ذریعہ حاصل کرنا بے سود ہے۔" سائنسی نظریہ سے خرافات دور کرنے میں بہت مدد ثابت ہوئے۔ اس پر مستزار یہ امر ہے کہ پیرس سکول کے بوریدان Buridan (1297-1358) اور اور یسی اورسیم Oresme (1382-1330) نے ارسطو کے نظریہ حرکت پر تقيید کے لئے اووکم کے طریق کار ہی کو اپنایا اور اس طرح گیلیلو کے لئے حرکیات کی تکمیل نو کے لئے راہ ہموار کر دی۔ کیمسٹری کو جس پر مدت سے تعلق کی گرفت بہت کمزور تھی، صوفیانہ ذہن سے بڑی مدد ملی۔ مبارکا کا ریمنڈ لل Lull Raymond مسیحی دنیا میں اسلامی تصوف کو متعارف کرنے میں بڑا پیش پیش تھا۔ وہ اس کیمیا دی روایت کے یا تو پابینوں میں سے تھا یا اس کے متعلق ایسا مشہور ہے۔ یہ روایت پارا سیلس Paracelsus اور فون ہبولد Von Humboldt سے ہوتی ہوئی موجودہ کیمسٹری تک پہنچی۔

## قرون و سلطی کی سائنس

قرون و سلطی کی سائنس کے لئے یہ طویل ابیاتی اور فلسفیانہ تمہید ضروری ہے کیونکہ جو تھوڑی بہت سائنس اس زمانے میں تھی اسے پادری، راہب، اور مسیحی درویش خالصتاً مذہبی مقاصد کے لئے استعمال کرتے تھے۔ مگر اسلامی حکومات میں سائنس کی صورت حال مختلف تھی جہاں صرف چند سائنس دان پیشہ و رانہ طور پر سائنس سے وابستہ تھے اور اکثریت ان کی تھی جن کے مقاصد افادیت پر مبنی تھے۔

نشاۃ الثانیہ کو گزند پہنچانے کے لئے قرون و سلطی کی سائنس کی تعریف و توصیف کی موجودہ روشن بالکل احقاقی ہے اور سراسر غلط ہے۔ یہ بات قرون و سلطی کے اہل کلیسا اور علماء سے بھی ناالنصافی ہے کیونکہ وہ نیک نامی کے طلب گار نہیں تھے اور یہ امر ان کی اصلی خدمات کو بھی مبہم بنادیتا ہے۔ یہاں تک کہ تخفیق مزاج اور منحرف راجر بیکن (1315-1335) بھی جو اپنے ہم عصروں کو ملامت کرتا تھا۔۔۔۔۔ وہ عظیم البرٹ اور سینٹ نامس کو ”جلال لڑکے“ کہتا تھا۔۔۔۔۔ اس پر کبھی اعتراض نہ کرتا کہ سائنس کا واحد مقصد صحائف کو تقویت پہنچانا ہے۔ وہ باقیوں سے محض اس وجہ سے مختلف ہے کہ وہ استدلال کے جگہ تجربے کے ذریعے توثیق کا خواہش مند تھا۔ قرون و سلطی کے لوگ استدلال اور تجربات تجویز کرنے اور ان پر عمل کرنے میں بڑے فائیق تھے مگر یونانیوں اور عربیوں کی طرح انہوں نے بھی ان تجربات کو الگ ہی رکھا۔ یہ تجربات محض مشاہدات کے لئے تھے اور انہوں نے کسی فیصلہ کن پیش قدمی کی طرف کوئی راہنمائی نہیں کی۔ اگرچہ وہ اپنی ان کامیابیوں کے لئے ستائش کے حق دار ہیں مگر ازمنہ و سلطی کے مٹھی بھر تجربہ کرنے والوں نے نیچپر تحقیق یا اس کو کنشول کرنے کے لئے ان طریقوں کو کبھی استعمال نہیں کیا۔ نہ ہی ان کے پاس ایسا کرنے کا کوئی محرك تھا مگر ایسا نہ کرنے کی بیسیوں وجوہات تھیں۔ کلیسا ایسا واسٹنگیوں کے علاوہ ان کی دیگر مصروفیات بھی تھیں: جبرٹ (1930-1030 تقریباً) مغربی سائنس دانوں میں پہلا تھا جو پوپ بن گیا۔ رابرٹ گروسویٹھیست (Robert Grosseteste) (1168-1353) جو ان میں

سب سے زیادہ قابل تھا، بشپ اور پھر آکسفورڈ یونیورسٹی کا چانسلر بن گیا، عظیم بینت البرٹ ڈومینینیکن سلسلے کا سربراہ تھا اور پورے جرمی کی ذمہ داری اس پر تھی۔ ایسی ہی مصروفیت ڈیٹرش آف فرانس برگ Dietrich of Freiburg (زمانہ 1300) کی تھی جو تجربات کرنے کا بہترین ماہر تھا۔ معاملہ یہاں تک پہنچ چکا تھا کہ ازمنہ و سلطی کا سب سے دیر مفکر نکولس آف کوسا Nicolas of Cusa (1464-1401) پوپ کے پروپیگنڈے کی نذر ہو گیا اور ہر کسن کا بشپ بن کے ختم ہو گیا۔ سائنس کے لئے جو کچھ بھی ان لوگوں نے کیا اپنے فرصت کے اوقات میں کیا۔ راجر بیکن اور پر اسرار پیٹر دی پلکرم Peter The Pilgrim دونوں اس کلیے سے مستثنی ہیں اور یہ استثنی ہی اس کلیے کا ثبوت ہے۔ راجر بیکن نے سائنسی تحقیق پر بے شمار دولت صرف کی اور پوپ کی تمیک کے باوجود اسے اپنی محنت کے بد لے جیل بھیج دیا گیا۔ پیٹر دی پلکرم مقناطیس پر تجرباتی مطالعات کا پیش رو تھا۔ اس موضوع پر اس کا مختصر خط بھی شائع ہوا۔ اپنے مرح راجر بیکن کے مطابق ”وہ تقریروں اور الفاظ کی جنگوں کی پرواہ نہیں کرتا بلکہ حکمت کی کتابیں پڑھتا ہے۔ اسے ان میں سکون ملتا ہے۔“

قرون وسطی کی نیچل سائنس کا کل سرمایہ یہ تھا: بینت البرٹ کے نیچل ہٹری اور معدنیات پر چند نوٹس، شہنشاہ فریدرک دوم کا شکاری پرندوں پر ایک رسالہ، ڈیٹرش آف فائیر بورگ اور ویلو Witelo کے ابوالیشم پر چند اضافے اور قوس قزح پر ایک میان جس پر نیوتن تک کوئی اضافہ نہ کر سکا اور بوریڈان اور یسکی کی نظریہ ارسٹو پر تقدیم جو اتنی طبع زاد بھی نہ تھی۔ اس پر اب یہ دعویٰ کیا جاتا ہے کہ سائنسی انقلاب کی تاریخ کا آغاز تیرہویں صدی سے ہونا چاہئے اور بینت البرٹ کو جسے بڑی تاخیر سے ولی قرار دیا گیا تھا، سائنس کا سرپرست بزرگ شمار کرنا چاہئے۔

### ریاضی اور فلکلیات

ریاضی اور فلکلیات میں معاملہ کچھ بہتر دکھائی دیتا ہے لیکن کمالی پھر بھی وسی ہی ہے۔ جیسا کہ لیونارڈ فابوناکی Fibonacci (زمانہ 1302) نے میکی دنیا میں عرب الجبرا

اور ہندوستانی ہند سے متعارف کروائے۔ وہ خود تو بڑا ریاضی دان تھا لیکن اس نے اپنے پیچھے کوئی مکتب فکر نہیں چھوڑا۔ نشاة الثانیہ تک ریاضی کوئی پیش قدمی نہ کر سکی۔ میکینکس میں جور ڈالنیس نیوریریس (وفات 1237 تقریباً) نے ایک نظریہ یورپ نسبتاً سادہ بیان میں یہ اصول پیش کیا کہ مشین کا کام اس طاقت کے برایہ ہے جو اس پر صرف بھتی ہے۔ لیکن اس زمانے میں نیکنیک کے پیش نظر اس نے میکینکس پر کسی قسم کے اثرات مرتب نہ کئے۔

فلکیات میں جیرارڈ آف کرمونا Gerard of Cremona نے 1175 میں بطیوس کی الجملی کا عربی سے ترجمہ کیا۔ اس کے مطالعہ نے عربوں کی مرتب کردہ جدولوں کو جنیں بادشاہ الفانسو دی واائز Alphanso the Wise کے حکم سے تازہ ترین بنایا گیا تھا، مسیحی دنیا میں صلیینی ایشورنوی کے مطالعہ کو جاری رکھنا ممکن بنایا۔ اسلام کی طرح مسیحی دنیا میں بھی اس علم کو کیلئہ مرتب کرنے اور پیشین گوئیوں کے لئے استعمال کیا گیا۔ یہ یاد رکھنا چاہئے کہ ایشورنوی واحد سائنس تھی جہاں درست مشاہدہ، حساب کتاب اور پیشین گوئیاں ضروری تھیں۔ سائنس کے کسی اور شعبے کے مقابلے میں ایشورنوی میں اسلامی علمبہ زیادہ دریہ تک قائم رہا۔ مراغہ کی ال خانی (1360 تقریباً) اور الخ بیک (1449-1394) کی جدولیں نشاة الثانیہ تک بہترین سمجھی جاتی تھیں۔ قرون وسطی کے انجمن شناسوں خصوصاً مژعن کالج کے مکتب فکر نے چودھویں صدی میں اپنے آپ کو انجمن شناسی کے حلبات کی تفصیلات میں اضافے کرنے کا اہل سمجھا۔ انہوں نے ٹرینو میزیری اور آلات کی ساخت میں کچھ خدمات بھی سرانجام دیں۔ ان میں سب سے اہم آله جنوبی فرانس کے باشندے یوی بن جرس Levi ben Gerson کا کراس شاف تھا جو بڑا مقبول ہوا۔ یہ ایک ابتدائی قسم کا سیسیکسٹنٹ Sextant تھا۔ پدر ہویں اور سولہویں صدی کے دوران (جغرافیائی) دریافت کے بھری سفروں میں یہ جہاز رانوں کے بہت کام آیا۔ یہ بھی دلچسپ امر ہے کہ انگریزوں کا بظاہر سب سے پہلا سمجھیدہ سائنسی کارپر نامہ حال ہی میں دریافت ہونے والا ایکوئی ٹوریل پلینٹوری Planotorie Equatorial ہے۔ یہ ایک قسم کا مکینیکل الہ ہے جس کی مدد سے سیاروں کے

مقالات کے متعلق پیش گوئی کی جا سکتی ہے۔ جیوفری چوسر (1300-1340) نے اسے ایجاد تو نہیں کیا لیکن اپنی کتاب رسالہ اسٹرلاب Treatise on Astrolabe میں ”چھوٹے یوس کے لئے جو میرا بیٹا ہے“ کہہ کر اس آله کا مفصل ذکر کیا ہے۔ اس آله کے متعلق بت پہلے سے معلوم تھا۔ ایشنونوی پر کوئی انقلابی قسم کی نظر ہانی نہیں ہوئی گو مخالف۔ امپیشن۔ سکول کے البرٹ آف یسکنی (زمانہ 1357 تقویماً) اور ۔سی اور سب سے زیادہ وضاحت سے نکولس آف کوسانے ہمت کر کے فلسفیانہ استدلال کی بنیاد پر یہ اشارہ کیا کہ آسمان نہیں بلکہ یہ زمین ہے جو گردش کرتی ہے۔ وہ خود ایشنونومر نہیں تھے اور پیشہ در ایشنونومر ستر ہویں کے وسط تک بٹلیوس ہی کی پیروی کرتے رہے۔

## قرон و سلطی کی سائنس کی حدود

قرон و سلطی کی مسیحی دنیا کی سائنسی خدمات کو ہمیشہ نظر انداز کیا جاتا رہا ہے۔ لیکن اب یہ خطرہ ہے کہ اس کی اہمیت کو یہاں تک بڑھا چڑھا کر پیش کیا جا رہا ہے کہ پوری سائنس کی تاریخ کے ناقابل فہم ہونے کا اندیشہ ہے۔ اہم حقیقت یہ ہے کہ بطور ایک زندہ روایت کے سائنس بار ہویں اور تیر ہویں صدی میں پھلی پھولی اور پندر ہویں صدی کے آغاز میں یہ صرف ایک ممکن علمی فاختہ ہو کر رہ گئی۔ یہ امر نشانہ الائیہ سے واپسہ لوگوں کی گو تھک بربریت کے لئے نفرت کا جواز اور اس کی وضاحت پیش کرتا ہے۔ یہ حقیقت اور اس کے ساتھ پڑھائے جانے والے مضامین کی عملی شناخت، اسلامی سائنس اور اہل کلیسا کا طریق کار، سب اس نتیجے کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ قرون و سلطی کو جمیع طور پر ایک ذہنی یا فکری تحریک کی ابتداء کی جائے اس کا اختتام سمجھنا چاہئے۔ صیلینی سائنس کے بازنطینی۔ شامی۔ اسلامی سائنس کے توافق کو جائیکردارانہ معاشرے کے حالات پر منطبق کرنے کا یہ آخری مرحلہ تھا۔ جدید سائنس کا آغاز دراصل قدیم کلائیکی میثافت کے تعطل کا نتیجہ تھا اور اس کے بعد آنے والے جائیکردارانہ معاشرے کے ساتھ یہ بھی زوال پذیر ہو کر نظروں سے او جمل

ہو گئی۔

ایسی سائنس سے مزید کوئی توقع کرنا ناصلی ہے۔ کائنات کی اس الہی تنظیم کا جس کے خدو خال کی وضاحت صحیفوں کے ذریعے ہوئی تھی اور جسے عقل یعنی مجرد منطق اور فلسفے کی تائید بھی حاصل تھی، جواز مہیا کرنے کے عظیم کام میں عیسائیوں اور مسلمانوں کی نیچل سائنس کا حصہ تو تھا مگر یہ اتنا زیادہ نہیں۔ قرون وسطیٰ کے سکالر رابرٹ گرویشت اپنے زمانے کا غالباً ذہین ترین شخص تھا۔ ازمنہ وسطیٰ کی سائنس کی ترقی پر اس کا اثر شاید سب سے زیادہ تھا۔ وہ بھی سائنس کو ایمیات کے حقائق کی تشریع کا ذریعہ سمجھتا تھا۔ اس نے روشنی کے مطالعہ کے ذریعے لینز کے انعکاس سے روشنی کے انحراف کی تصدیق اپنے تجربے سے محض اس لئے کرنے کی کوشش کی کہ وہ روشنی کو الہی تواریخ کے برابر سمجھتا تھا۔ جو لوگ اس کے بر عکس سوچتے تھے، اور وہ تعداد میں بہت کم تھے، ان پر بدعت کے جرم میں مقدمہ چالایا جا سکتا تھا یا کم از کم انہیں نظر انداز ضرور کیا جا سکتا تھا۔ رابرٹ گرویشت کا شاگرد راجر بیکن اس زمانے کی سب سے زیادہ مستند آواز تھی۔ وہ سائنس کی انسانی خدمت کے لئے اور علم کے ذریعے نیچر کی تغیری پیش گویاں کرتا تھا اور یوں ثابت ہوتا ہے کہ ہم ازمنہ وسطیٰ کی طرزِ فکر سے کتنے دور پہنچ چکے ہیں۔ اگرچہ وہ موڑوں سے چلنے والے بھری جہازوں، موڑ کاروں اور ہوائی جہازوں کی اور الکیمیائی علم کے متعلق (”جو یہ سمجھاتا ہے کہ زندگی کو طویل کرنے والی اشیاء کیسے تلاش کی جائیں“) پیشین گویاں کرتا تھا لیکن سائنس میں اس کی دلچسپی بھی ایسا تھی۔ اس کی نظر میں صحیفوں کو شامل کر کے سائنس کا علم مکمل حکمت کا ایک جزو تھا جس پر غور و خوض کرنا چاہئے، اس کا تجربہ حاصل کرنا چاہئے اور اسے خداوند تعالیٰ کی خدمت کے لئے استعمال میں لانا چاہئے۔

یہ ثابت کرنا اہم ترین ضرورت تھی کہ عیسائیت کی سچائیاں اس کو ارض پر انسان کی زندگی کے صحیح مقصد کی نشاندہی کرتی ہیں۔ نجات کی نکیم کے علم سے کسی بھی ارضی علم کا موازنہ نہیں کیا جا سکتا تھا کیونکہ اپنی روایات اور شاعیر کے ساتھ اس کی چالی چرچ کے پاس تھی۔

اس قسم کے ملاحظات تھے جو تمام علم اور تجربے سے ایک ایسی شاندار عالمی تصویر تیار کرنے کے لئے قرون وسطیٰ کی فکر کی راہنمائی کرتے تھے، جس میں ان سب چیزوں کے وہ لازمی اجزاء موجود تھے جن کو جانتا انسان کے لئے ناگزیر ہے۔ نہ صرف اپنی مخفی سکیم کے ساتھ ایکوئیں کی سما میں بلکہ دوسری کتابوں میں بھی جن میں زیادہ عمومی معلومات تھیں، یہ قاموی رجحان قرون وسطیٰ میں اپنے عروج کو پہنچا۔ ان کتابوں میں انگریز بارٹھولومیو Bartholomew (زمانہ 1230-1240 تقریباً) کی کتاب اور ونسٹ یووس Beavais (وفات 1260) کی پسکولم ماجس Speculum Majus شامل تھیں۔ اس کتاب کی طوالت کو انہاروں میں صدی کی فرانس کی انسائیکلو پیڈیا Encyclopedia تک کوئی نہ پہنچ سکا۔

### قرون وسطیٰ کی عالمی تصویر

قرون وسطیٰ کے زمانے کی عالمی تصویر کے بارے میں یہاں کچھ کہنا ضروری ہے کیونکہ جدید سائنس آثار و پیشتر خود اسی تصویر کی جگہ لینے کی کوشش سے پیدا ہوئی۔ اس پر اب بھی اس کمکش کے نشانات ہیں۔ قرون وسطیٰ کے یونانی عرب سُم کے نمایاں اوصاف مکملیت اور نظام توارث تھے۔ ارسطو اور سکندریہ کے انجم شناسوں کی ملکوتی کو یونانی سکیم ایک بے چک ایسا تھی۔ یعنی دنیا بن چھی تھی۔ یہ ایسی دنیا تھی جس میں کرے اور گلو تھے یعنی چاند اور سورج کے کرے کے کرے اور ان سے اوپر غیر مبدل ستاروں کے کرے۔ ان کے بعد عرش بریں آتا تھا اور ایسا تھی پاسگ کے طور پر زیر زمین دنیا، جنم کے دائرے اور گڑھے تھے جن کا مکمل بیان دانتے کی انفرزو Inferno میں ملتا ہے۔ اس دنیا میں درجے اور مقام معین تھے۔ یہ مصالحت تھی ارسطو کی دانی اور یہود و نصاریٰ کی اس دنیا میں جو صرف ایک فرمان سے وجود میں آئی تھی۔ یہ ایسی دنیا تھی جس نے پہلی تصویر کو برباد کرنا تھا۔ یہ ایک عارضی دنیا تھی جس کے اپنے قوانین تھے۔ یہ ایک سچی کی طرح تھی جس پر انسان اپنا کروار ادا کرتے تھے اور اسی پر ان کی اخروی نجات یا ابدی لعنت کا انحصار تھا۔

## نظام توارث

معاشرے کے نظام توارث کو کائنات کے نظام توارث میں ہی دوہرایا گیا تھا۔ جس طرح معاشرے میں پوپ، بشپ، آرج بشپ، شہنشاہ، پادشاہ اور اشرف تھے اسی طرح سماوی توارث میں فرشتوں کی نو منڈلیاں تھیں: سیرافیم (بلند ترین مقام کے فرشتے) کروپیان، تختن، اقتدار، فرشتوں کا ایک اور طبقہ، اختیارات کے فرشتے، ایک اور طبقہ ملائکہ، آرک انجل (بلند ترین مقام کا فرشتہ) اور دوسرے ملائکہ تھے۔ (یہ سب جعلی دائمیسیس کی تخلیل کی پیداوار تھے)۔ کائنات کو چلانے میں ان سب کا کوئی نہ کوئی فرض تھا۔ مناسب حرکت میں رکھنے کے لئے ان کو کسی سیارپے سے منسلک کر دیا گیا تھا۔ سب سے کم درجہ ملائک کا تھا۔ ان کا تعلق متاب کے کرے سے تھا اور اس طرح ان کا تعلق انسانی نظام سے بنتا تھا جو ان سے بھی نیچے کا طبقہ تھا۔ یہ کائناتی تنظیم تھی، عمرانی تنظیم تھی اور انسان کے جسم کی داخلی تنظیم بھی تھی اور یہ سب ایسی حالتوں میں رہتی تھیں جن کو صرف فطرت کے خلل پذیر ہونے کی صورت میں لوٹنا ہوتا تھا۔ ہر چیز کا مقام مقرر تھا اور سب کو اپنا اپنا مقام معلوم تھا۔ عناصر کی بھی ایک تنظیم تھی۔ سب سے نیچے زمین تھی اس کے اوپر پانی تھا۔ پانی کے اوپر ہوا تھی۔ ان سب سے اوپر آگ کا مقام تھا۔ یہ افضل ترین مقام تھا۔ ڈایافرام کے ذریعے جسم کے اعضاء رئیسہ یعنی دل اور پھیپھڑوں کو پیٹ کے اونٹی اعضاء سے بڑی احتیاط سے علیحدہ کیا گیا تھا۔ اس عمومی تنظیم میں پودوں اور حیوانات کے کروار کا بھی تعین کر دیا گیا تھا جو نہ صرف انسان کی ضروریات پورا کرتے تھے بلکہ اس سے بھی زیادہ اہم یہ تھا کہ یہ اخلاقی مثالیں پیش کرتے تھے جیسے چیونی کی محنت، شیر کی جرات، پیلسن کی ذاتی قربانی۔ یہ عظیم پیچیدہ مگر مثلی طور پر منظم سکونیات تعلق پر مبنی تھی۔ اس میں قدما کے منطقی طور پر مرتب کردہ نتائج اور کلیسا کی ناقابل تردید سچائیاں اور روایات مدد غم ہو گئیں تھیں۔ ممکن ہے کہ مختلف مکاتب خیال اس تصویر کی کچھ تفصیلات سے اختلاف کرتے ہوں لیکن اس کے تعلق پر مبنی ہونے میں کسی کو کبھی کوئی مشک نہیں تھا۔ ایسا معلوم

ہوتا ہے کہ ضروری مسئلہ ہمیشہ ہمیشہ کے لئے طے ہو گیا تھا۔ چنانچہ ایسی تکونیات جو بیک وقت قابل عمل ہو، الیاتی طور پر مستحکم ہو اور تعقل پر منی ہو، ممکن قرار دی گئی۔

## نئی ٹیکنیک سے قرون وسطیٰ کی معیشت میں تبدیلیاں

مندرجہ بالا امور کی روشنی میں یہ باآسانی واضح ہو جاتا ہے کہ ایک فکری تسویے کے بعد کائنات کی اس تصویر پر کسی قسم کا اعتراض بڑا سبجیدہ معاملہ ہو سکتا تھا۔ ایسے اعتراض کو سماج، مذہب اور ساری کائنات کی پوری تنظیم پر حملہ سمجھا جا سکتا تھا۔ چنانچہ ایسے حملے کی پوری طاقت سے مزاحمت کرنا کیسا اور ریاست کی اہم ذمہ داری تھی۔ قرون وسطیٰ کی فکر لازمی طور پر قدامت پسندانہ تھی اور اگر اسے اپنے آپ پر چھوڑ دیا جاتا تو یہ غالباً آج بھی محفوظ رہتی۔ لیکن ایسا ہوا نہیں۔ تاہم قرون وسطیٰ کے فکری تنظیم میں ساکن رہنے کا طاقتور رہا ہے تو ہو مگر اس زمانے کی معیشت ہرگز ساکن نہیں رہ سکتی تھی۔

جیسا کہ پہلے وضاحت ہو چکی ہے جاگیردارانہ نظام میں خود اس کی تبدیلی کے اسباب موجود تھے۔ وسیع تر تجارت، ذرا نئے نقل و حمل اور صنعت کی ترقی یافتہ ٹیکنیک یہ سب جاگیردارانہ خدمت کی بجائے اشیاء اور زر کی معیشت کی طرف بڑی بے رحمی سے پڑھے جا رہے تھے۔ قرون وسطیٰ کی ساکن اور استدلال پر منی سائنس کی جگہ نئی ترقی پسند اور تجرباتی سائنس کی تخلیق میں اس اقتصادی انقلاب کا ٹیکنیکی پلو آیک فیصلہ کرن عالی تھا۔ یہ نشاۃ الثانیہ کے زمانے میں ایسے مسائل اور حالات کو سامنے لایا جن کو حل کرنے کے لئے قدمی علم ناکافی تھا۔

یہ فکری تسویہ بعد کے زمانے کی پیداوار ہے لیکن لازمی ٹیکنیکی تبدیلیاں ازمنہ وسطیٰ ہی میں آئیں اور مستقبل کے سائنسی انقلاب لانے میں واقعہ "انہوں نے نمیاں خدمات سر انجام دیں۔ اگرچہ عدالتی مقدموں اور زمینداری کے حساب کتاب میں یہ بڑے نمیاں طور پر دکھائی دیتی ہیں لیکن بظاہر انتہائی منظم اور ساکن معاشرے

میں یہ نیکنیکی تبدیلیاں کافی عرصے تک محسوس نہیں کی گئیں کیونکہ اہل کلیسا کے لئے یہ قابلِ اختنا نہیں تھیں۔ ہمارے پاس ایک استاد معمار ولڑا دی ہانی کورٹ نیکنیکل کلوں کا بیان اور نقشے دیئے گئے ہیں۔ قرون وسطیٰ کے بہت تھوڑے عالموں نے نیکنیکل معاملات کا ذکر کیا ہے اور اس سے بھی کم لوگوں نے ان کو سمجھنے کی کوشش کی ہے۔ یہ دلچسپی کتنی غیر معمولی تھی، اس کا پتا راجر بیکن کی پیشہ دی ہمگرام کی اس ستائش سے چلتا ہے:

وہ نیچپل سائنس کو تجربات کے ذریعے جانتا ہے۔ وہ ادویات، الکیمیا اور آسمان اور اس کے نیچے کی تمام چیزوں کو جانتا ہے۔ وہ بڑا شرمندہ ہو گا اگر کوئی عام آدمی یا بوڑھی عورت، دیساتی یا کوئی سپاہی زرعی زمین کے بارے کچھ جانتا ہے جو اسے معلوم نہیں۔ وہ دھاتوں کی ڈھلانی، سونے، چاندی اور دوسری دھاتوں اور معدنیات کے خواص سے بھی واقف ہے۔ اسے سپاہ گری، اسلحہ اور ٹکار کے بارے میں بھی معلوم ہے۔ زراعت، زمین کی مساحت اور کھنکی باڑی کا بھی اسے علم ہے۔ اس نے عورتوں کے جاودوئونے ٹوکلوں اور قسم کا حال جانے والوں اور شعبدہ بازوں کے شعبدوں پر بھی غور کیا ہے۔ چونکہ عزت افرادی اور صلہ اس کے تجرباتی کام کی عظمت میں مراحم ہوں گے اس لئے وہ انہیں تحقیر سے دیکھتا ہے۔

مگر ایسا مثلی نمونہ متکلمین سے بہت دور تھا۔ وہ ان معاملات کو جو نجات اور سرفرازی سے لائق ہوں کم ہی قابل توجہ سمجھتے تھے۔ نشۃ الثانیہ کے انسان دوست جن کے خیال میں تمام اچھی چیزیں یونان یا روم سے آئی تھیں، ایسے لوگوں کو دانستہ نظر انداز کرتے تھے۔ وہ قرون وسطیٰ کے تمام کارناموں کے خلاف تھے اور بربریت یا گو تھک ہونے کا کلک لگاتے تھے۔

## قرон و سطلي کافن تعمير

ہمارے لئے جو جاگيردارانہ نظام کے خلاف زندگی اور موت کی جگہ میں مصروف نہیں ہیں، تاریک نارمن بھاری پن سے لے کر گوچک فن تعمیر کے آخری مرحلے تک کی ترقی کی روشن سبک سیری پر ایک نظر ڈالنے سے محسوس ہوتا ہے کہ یہ تین صدیاں تیز تر میکنیکل ترقی کی بنا پر دنیا پر چھائی ہوئی تھیں۔ فن تعمیر میدیول زمانے کی میکنیک اور اس کی فکر کا ایک مخصوص اظہار تھا۔ لیکن سائنس سے زیادہ یہ خالصتاً میکنیکی کارنامہ تھا۔ محابی چھست اور پشتوں کی حیران کی تعمیر جو یونانیوں یا رومنوں سے کہیں زیادہ دلیرانہ کوشش تھی، عملی مشکلات کے وقت حل دریافت کرنے کے کوششوں کا نتیجہ تھا۔ اس میں نظریہ کو ہرگز کوئی داخل نہیں تھا کیونکہ اس کے عملی علم ہونے سے قطع نظر محرب کا نظریہ ہمارے ہی زمانے کی پیداوار ہے۔ اسی بنا پر قرون و سطلي کے فن تعمیر نے سائنس کی ترقی میں بالواسطہ یا بلاواسطہ کوئی مدد نہیں کی۔ دوسری اختراعات کا معاملہ ذرا مختلف ہے۔ ان میں سے کچھ جیسے بارود اور قطب نما نے نئی سائنس کو بنیاد میا کی جبکہ گھوڑے کے ساز و سلاح اور دنبالہ جہاز کی پتوار اختراعات اپنی پیداواری صلاحیتوں میں اضافے سے سائنس پر بلاواسطہ اثر انداز ہوئیں۔

### مشرق اور چین سے میکنیکل اختراعات کی درآمد

اختراعات اور ایجادوں کی ترقی اور استعمال نے قرون و سطلي کی پیش قدمی کو ممکن بنایا۔ ان ایجادوں اور اختراعات نے کلاسیکی میراث کے مقابلے میں اس دنیا کو کنٹرول کرنے اور بعدہ اس کی تقسیم کے لئے یورپی لوگوں کو کہیں زیادہ استعداد فراہم کی۔ دلچسپ بات یہ ہے کہ یہ اہم ایجادوں یعنی گھوڑے کا کالر، گھڑی، قطب نما، دنبالہ جہاز کی پتوار، بارود، کاغذ اور چھپائی جاگيردارانہ یورپ نے خود ایجاد نہیں کیں بلکہ یورپ نے یہ مشرق اور خصوصاً چین سے حاصل کیں۔ جیسے جیسے سائنس کی ترقی کے متعلق ہماری معلومات میں اضافہ ہو رہا ہے (ڈاکٹر جوزف نید ھم کا چین کی میکنیک اور سائنس کے آغاز اور ارتقاء کا مطالعہ قابل قدر ہے) ہم پر چین کی پوری دنیا کے لئے میکنیکل

ترقی کی اہمیت زیادہ سے زیادہ روشن ہوتی جا رہی ہے۔ ہمارے پاس اتنی معلومات ہیں جن سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ مغربی مسیحی کا پوری دنیا پر اپنی برتری کا تصور ایک خود پسند لاعلمی پر بنی ہے۔ معلومات کے انقلال کا ثبوت فراہم کرنا یہیش سے مشکل رہا ہے لیکن حقیقت یہ ہے کہ کئی اختراعات جو دسویں صدی میں یا اس کے بعد مغربی یورپ میں ظاہر ہوئیں، چین میں ان کی وضاحت عیسوی تقویم کی ابتدائی صدیوں میں پہلے ہی سے موجود تھی۔

مگر ایک اہم مسئلہ تاحال باقی ہے کہ ابتدائی میکنیکل پیش رفت جو چین اور قدرے کم ہندوستان اور اسلامی ممالک میں اتنی جلدی شروع ہوئی، پندرہویں صدی میں یک دم کیسے رک گئی اور اس نے اتنی اوپری مگر ساکن میکنیکل سطح پر کیسے مشرقی تمدنیب کی تشکیل کی۔ ڈاکٹر نید ہم نے جو وجوہات بتائیں ہیں اور جن کا زیادہ تر تعلق چین سے ہے وہ افسرشاہی ہے جنہیں ماندرين کہا جاتا ہے۔ یہ چینی افسرشاہی کے نو طبقوں میں سے کوئی ایک ہے۔ ماندرين کی تعلیم میں اوب پر زیادہ زور تھا اور انہیں چینی میکنیک کی ترقی میں کوئی وچھپی نہیں تھی۔ مزید، وہ تاجروں کو دبا کر رکھتے تھے جن کے ذریعے نئی منڈیاں کھلنے سے نیکوں میں زیادہ ترقی ہوتی۔

یورپ میں بھی بعضیہ ایسا ہی ہوا۔ نئی ایجادوں نے اور جس پیمانے پر وہ استعمال میں آئیں، میکنیک میں ایک انقلاب کا آغاز کر دیا جس نے زیادہ پیداوار اور وسیع تر تجارت کے ذریعے جاگیردارانہ نظام کے خاتمے میں اہم کردار ادا کیا۔ دیہاتوں میں بہتر ذرائع پیداوار کا مطلب تھا تابلے کے لئے زیادہ پیداوار۔ بڑی مقدار میں مال کی نقل و حمل کے بہتر ذرائع نے زمین سے جو ایک فصل کے لئے زیادہ مناسب ہوتی تھی، ہر قسم کی فصل کے پیدا کرنے کی مجبوری سے نجات دلا دی۔ یوں بالواسط طریقے سے پیداوار میں اضافہ ہوا۔ مثال کے طور پر تیرہویں صدی میں بوردو Bordeaux کے اضافع صرف شراب کی کشید کے لئے مخصوص ہو گئے۔ پہلے پہلے سب سے زیادہ مقدار میں نقل و حمل کے لئے گاڑیوں میں لاوی جانے والی چیز شراب تھی۔ اس کی شہادت ہمارے بھاری وزن کا پیانہ ہے دیتا ہے جو شراب کے پیپے کا وزن تھا۔ شراب کے ایک

پیپے کو نہ کہتے تھے۔ تجارت نے تاجریوں کی اہمیت بڑھا دی اور یوں شروں کی اہمیت میں بھی اضافہ ہوا۔ دستکاری کی صنعت شروں اور دیساں میں پھیلنے لگی۔

مستقبل کے لئے قرون وسطیٰ کی معاشرت کا نمایاں وصف یہ تھا کہ شروں نے دیساں پر غلبہ نہیں پایا۔ جاگیرداران نظام نے اپنی یہ آزادی برقرار رکھی اور غلاموں کی غیر موجودگی نے فیکریوں کو کلائیکی نمونے پر ابھرنے سے روکا۔ نئی ایجادات کے زور سے چلنے والی صنعت دیساں میں پھیلی ہوئی تھی۔ ایسا خاص طور پر اس وقت ہوا جب پکیال تو نائی کا اہم سرچشمہ بن گئیں کیونکہ انہوں نے تیز ندیوں اور پہاڑیوں کے تیز ہوا والے کناروں پر پیداوار کو لڑیوں کی صورت میں پھیلا دیا۔ کان کتی اور دھاتوں کی پکھلانی کو لازمی طور پر بکھری ہوئی دیساںی صنعتیں بننا تھا۔ دیساں میں ان کے قیام نے کارکنوں کی پرانی کمی کو مزید شدید کر دیا جس سے مکینیکل اختراع پسندی کی قدر و قیمت میں اور اضافہ ہوا۔ مزید برآں شروں کی بجائے دیساں میں صنعتوں کے قیام سے ان پابندیوں سے بچا جا سکتا تھا جو گلڈ والے ان نئے طریقوں پر عاید کرنے کے خواہش مند ہوتے تھے کیونکہ یہ نئے طریقے گلڈ والوں کو کام سے محروم کر سکتے تھے۔

### گھوڑے کا نیا ساز و سامان

ان اختراعات میں جن کا میان مذکورہ بالا فہرست میں آچکا ہے، تو نائی کے انتقال میں گھوڑے کا کار اور چکی موثر ترین ذریعے تھے۔ گھوڑے کے کار کا اثر فوری تھا۔ گھوڑے کے سینے پر پٹے باندھا جاتا تھا۔ اس سے اس کی سانس دب جاتی تھی۔ اس سے اس کی کارکروگی متاثر ہوتی تھی۔ اب پٹے کی بجائے اس کے کندھوں پر کار کا استعمال ہونے لگا۔ اس سے گھوڑے کی کارکروگی میں پانچ گنا اضافہ ہوا۔ ساتوں صدی کی یہ چمنی اختراع یورپ میں گیارہویں صدی کے اوائل میں پہنچی۔ اس کا فوری اثر یہ ہوا کہ بیل میں جوتے جانے والے بیلوں کی جگہ گھوڑوں نے لے لی اور یوں وہ ایکڑوں اراضی جس کی کاشت بیلوں کے ذریعے ممکن نہیں تھی اب زیر کاشت آگئی۔ بیل گاڑی کی جگہ گھوڑا گاڑی نے لے لی۔ کیلوں سے لگائے جانے والے نعلوں سے

گھوڑے سڑک پر نقل و حمل والی گاڑیاں چلانے لگے۔ اس نے ساز و سامان سے پہلے فریتکس اور نارمنز نے فائدہ اختیا۔ نارتھ سی North Sea اور رود بار انگلستان کے قریب کا علاقہ جو پہلے ہی زرخیز تھا اور خشک سالی سے محفوظ تھا، پیداوار کا اہم مرکز بن گیا۔ اناج، مچھلی، کھالیں اور خام اون کا۔۔۔ جو تجارت کے اہم وزنی سامان یوتھا۔۔۔ مشرق اور جنوب کے کم وزن والے مال کے ساتھ بڑے بڑے میلوں جیسے یمن کے علاقوں میں ہوتے تھے، تبادلہ تیز تر ہو گیا۔

### پن چکی اور ہوائی چکی

پن چکی کی ایجاد کا تعلق کلائیکی دور سے ہے۔ ابھی ایک چکی کا بیان دیش روئیں (50 ق م تقريباً) میں ملتا ہے لیکن ہوائی چکی کا تعلق قرون وسطی سے ہے کیونکہ اس کے استعمال میں توسعی اسی زمانے میں ہوئی۔ رومن زمانے میں پہکیاں نہیں تھیں کیونکہ ندیاں ان کے لئے مناسب نہیں تھیں اور کام کرنے کے لئے بھیرہ روم کے غلام پا آسانی مل جاتے تھے۔ اس کے بر عکس چکی جاگیردارانہ معیشت کا لازمی حصہ تھی۔ ہر جا گیردار کی حوصلی میں چکی اور اس کے چلانے والے ملتے تھے (ڈومز ڈے بک Doomsday Book میں 5000 ہولیوں کی فہرست ہے)۔ جاگیردارا صرار کر کے اپنے زرعی غلاموں کا اناج ان چکیوں پر پوسا کر ان کا پورا استعمال کرتا تھا۔

چکیوں کا استعمال صرف اناج کی پوسوائی تک محدود نہیں تھا۔ انسوں نے تو انہی کے استعمال کا راستہ کھول دیا تھا۔ کام کے لئے تو انہی کا مسلسل استعمال ضروری تھا۔ چکی ایک ہی مقام پر ساکن رہتی تھی۔ کام چکی تک لایا جلتا تھا۔ چکی کے کل پر زوں سے کام لیا جا سکتا تھا۔ روٹری Rotary (یعنی دواری حرکت) کو آگے پیچھے کرنے والی حرکت (یعنی ریسپروکل Reciprocal حرکت) میں تبدیل کرنے کے لئے ثرپ ہتھوڑا اور کریک استعمال ہوتے تھے۔ بظاہر یہ دونوں کلین چین ہی سے آئی تھیں۔ کریک زیادہ اہم تھا اس سے آگے پیچھے ہونے والی حرکت کو دواری حرکت میں تبدیل کیا جا سکتا تھا۔ بظاہر ہوائی پہکیاں 1150 میں ایران سے یورپ پہنچیں۔ یہ کپڑے کو صاف اور

موٹا کرنے، دھونکنی کو چلانے، لوہا ڈھالنے اور لکڑی چیرنے کے کاموں میں استعمال ہوتی تھیں اور صحتی انقلاب کے بعد زیادہ بکھرے ہوئے لیکن برابر کے محنت طلب کاموں یعنی کاتنے، بننے اور فصل کی نسلائی کے لئے استعمال ہونے لگیں۔ ان کیش مقاصد کے لئے یورپ میں چکیوں کی تیز رفتار ترقی اور استعمال اور مزدوروں کی کمی اور اس کی اور مکینیکل اور سائنس سے ترقی کے درمیان رشتے پر دلالت کرتے ہیں۔

ہوا اور پانی کی چکیوں کو بنانے اور ان کی دیکھ بھال کرنے کی ضرورت تھی۔ یہ کام کسی دیساتی لوہار کے بس کا نہیں تھا۔ چنانچہ مل رائٹس (Mill Wrights) کا ایک نیا پیشہ وجود میں آیا۔ یہ لوگ گھوم پھر کر چکیاں بناتے اور ان کی مرتبیں کرتے تھے۔ لفظ مکینک کے موجودہ مفہوم میں یہ لوگ تاریخ میں سب سے پہلے مکینک تھے۔ وہ جانتے تھے کہ گیئر کیسے بنائے جاتے ہیں اور وہ کیسے چلتے ہیں۔ وہ بندوں اور نالیوں سے بھی واقف تھے۔ اس طرح وہ ہائڈرولک اور مکینیکل انجینئرنگ بن گئے۔ وہ ذہانت کے خزانے تھے۔ نشأة الثانية اور اس کے بعد آنے والے صحتی انقلاب نے ان میں سے بہت سے ہنرمند حاصل کئے۔ صرف وہ ہی تھے جو نئے فلسفیانہ خیالات کو عملی جامہ پہنا سکتے تھے۔

## گھڑیاں اور گھڑیاں

قرن و سطھی کے یورپ کی ترقی میں جن کارگروں کا ہاتھ تھا انہی نے موجودہ کل دار گھڑیاں بھی تیار کئے۔ گھڑیاں جیسے کہ اس کے نام سے پتا چلتا ہے دراصل شروع میں گھنٹی (Clock) تھی۔ جو گرجے میں عبادت کے وقت بجائی جاتی تھی۔ چوکیدار بھی ریست گھڑی کے حساب سے ایسی گھنٹی یا گھنٹہ بجلتے تھے۔ گیارہویں صدی میں ایک پر جودت پر زہ تیار کیا گیا جو لٹکن کو اوہرا دھر حرکت دے سکتا تھا۔ گھڑی کو صرف ایک وزن گرانا ہوتا تھا جو اس کے نظام میں سے گزر کر مناسب وقت کا گھنٹہ بجاتا تھا۔ گھڑی ایک مل یا چکلی کے نظام کی چھوٹی صورت تھی۔ کسی مل رائٹ یا مکینک کو سو جھا ہو گا کہ ایک ہی قسم کا میکنزم یعنی پرزوں کا نظام جو بار بار ایک ہی کام کرتا ہو وقت بتانے

کے لئے استعمال ہو سکتا ہے۔ اس طرح مکینیکل پریڈار (Watch Man) بنا۔ پیشے کے لحاظ سے اسے اب بھی یہی کہا جاتا ہے اور لفظ چوکیدار زبان سے خارج ہو گیا۔ یوں مکینیکل گھڑی یا کلاک وجود میں آیا۔ یہ جدید خود کار مشینز کا ابتدائی نمونہ تھا جو خود کار ہونے کے ساتھ ساتھ اپنے آپ کو باقاعدہ بھی رکھتا تھا۔

گھڑیاں بڑی قیمی ہیں۔ یوں انہیں کی گھڑیوں میں عربوں نے بڑے اضافے کئے اور ان کو پیچیدہ اور خود کار ترکیبیوں کی بنیاد بنا لیا۔ لیکن ان کو رسیوں اور فلوٹس (Floats) سے چلا لیا جاتا تھا اور ان میں پریسیشن (Precision) اور گر ارنسیوں کی قوت کی کمی تھی۔ ہمیں اب معلوم ہے کہ یوں ان اور چین میں دندانے دار گینہرہست ہی پرانے ہیں۔ گو یورپ میں اس کی سب سے زیادہ ترقی ہوئی لیکن اب ہم کلاک کو یورپ کی ایجاد نہیں کہہ سکتے۔ کلاک مفید ہونے کے علاوہ ناموری کی بھی علامت تھے۔ وہ شریا کی تھدرل کا وقار سمجھے جاتے تھے۔ لیکن نشانہ اثنانیہ کے زمانے میں سائنس کے لئے گھڑی ساز اتنے ہی اہم ہو گئے جتنے کہ صنعت کے لئے مل رائیت تھے یعنی ذہانت اور کار گینہری کا ایک مفید سرچشمہ۔

## جہاز رانی کا قطب نما

قدرتی مقناطیس یا چمک پتھر پر زمین کی جانبانہ مقناطیسی قوت کا مثالہدہ سائنس میں سب سے زیادہ مشکل اور اہم ترین اکشاف تھا۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ کسی اور ملک میں اس کے استعمال سے صدیوں پیشتر چینیوں کو چول دار یا مدار پر حرکت کرنے والے چمک پتھر کی جانبانہ خاصیت کے استعمال کا علم تھا۔ ڈاکٹر نیڈھ ہم کے مطابق اس کی دریافت علم رمل کی۔ ایک پھٹے پر چیزیں پھینک کر ان کی حالت سے مستقبل کے متخلق پیشین گوئی کرنا۔ کی پیشین گوئیوں کی ذیلی پیداوار ہو گی۔ یہ روانی اب بھی قائم ہے۔ اتفاقیہ طور پر انہوں نے ہمیں میز پر کھیلے جانے والے کئی کھیل دیئے ہیں۔ مثال کے طور ان میں تاش، شترنج اور ڈائس شامل ہیں۔ ان اشیاء میں سے ایک شال کی علامت تھی یعنی وہ اکبر یا ڈپر جو ایک چیج پر دکھائی جاتی تھی۔ ایسے چچے چمک پتھر

کو جو پانچ مقدس پھروں میں سے ایک تھا، ہیشہ ایک ست کی طرف رکھتے تھے۔ چھٹی صدی سے پہلے ہی یہ اکشاف ہوا کہ لوہے کو اگر اس چبک پھر سے رکڑا جائے، یا اس شہلا جنوباً رکھ کر ٹھنڈا ہونے دیا جائے تو اس میں بھی وہی قوت نفوذ کر جاتی ہے۔ گیارہویں صدی میں ایک آبی قطب نما کا مفصل ذکر ملتا ہے۔ یہ بھی اثلب ہے کہ اس کا پتا گیارہویں صدی سے بھی پہلے لگا ہو۔ اس میں لکڑی پر ایسے لوہے کا ٹکڑا رکھ کر پانی کی سطح پر چھوڑ دیا جاتا تھا۔ یہ روایتی چینی قطب نما تھا۔ چین کے غیب دانی والے تختوں کے فریم پر علامتوں سے اس کا تعلق لگتا ہے۔ یہ اب بھی ایک محہ ہے کہ یہ مغرب میں کیسے پہنچا۔ بارہویں صدی کی ایک رزمیہ داستان میں اس کا حوالہ ملتا ہے۔ چول پر گھونٹے والی سوئی اور ونڈ روز Wind Rose والا کارڈ شاید تیرہویں صدی کی اخلاعی اختراع لگتی ہے۔

اپنی پہلی دریافت کے بعد قطب نما کی ست ترقی پر روایتی تیکنیکی اضافوں کے تمام نتائج ہیں لیکن اس کی وضاحت کے لئے سائنس سے بہت جلد امداد طلب کی گئی۔ مغربی مسیحی دنیا کی پہلی اور اصلی سائنسی کتاب ایسٹستولا دی میگنیت تجویزات کے ایک سلسلے کو عملی جامہ پہنانے کی البتہ کاپا چلتا ہے۔ ایک لمبے عرصے کے بعد اسی کتاب سے نارمن اور گلبرٹ نے مقناطیس پر اپنی تحقیق کا آغاز ہوا۔ اسی تحقیق سے مقناطیس اور برق پر نظریات مرتب ہوئے اور ان پر عمل کرنے کے اصول مرتب ہوئے۔ نہ صرف یہ بلکہ مقناطیس کے قطب نما پر اثر نے انداختن (Induction) اور اثرات کے ان اصولوں کے لئے اصلی سائنسی بنیاد فراہم کی جن کو پہلے صرف جادوگری کے شعبدے سمجھا جاتا تھا۔ اس سے بھی زیادہ اہم یہ امر ہے کہ اس نے کشش کے اصول کے لئے ایک عملی ماؤل فراہم کر دیا جو پوری سائنس میں نفوذ کر گیا اور بعد میں اس نے نیوٹن کے عظیم تالیفی کام کے لئے راہنمائی کا کام سرانجام دیا۔

## دنیاہ جہاز والی پتوار

دنیاہ جہاز والی پتوار بھی چین ہی سے آئی۔ پرانے ونک کا چینی جہاز دوسرے ڈوگنی نما جہازوں سے مختلف تھا۔ عام جہاز تو درخت کے تنے کو لمبائی میں کھود کر ڈوگنی کی طرز پر بنائے جاتے تھے جبکہ چینی جہاز کا پیندا چپٹا ہوتا تھا۔ عام جہاز کو ڈوگنی کے وسطی پیندے کے اطراف دیواریں تعمیر کر کے جہاز کی محل دی جاتی تھی۔ لیکن چینی کشتی شہریوں کو جوڑ کر ایک بیڑے کی محل میں تیار کی جاتی تھی جس کے سامنے اور پچھلے حصے کو اونچا کر دیا جاتا تھا۔ پتوار کی جگہ صرف مرکز میں ہوتی تھی۔ اس میں عام جہازوں جیسا مخوبی پیندا نہیں ہوتا تھا۔ یورپی جہازوں میں ڈھلوانوں والے پیندے میں پتوار لگانا مشکل ہوتا تھا چنانچہ راہنمائی کرنے والے چپو سے جو جہاز کے دائیں پہلو پر لگا ہوتا تھا، پتوار کا کام لیا جاتا تھا۔ تیرہویں صدی میں زیادہ عمودی دنیاہ والی پتوار کے اضافے سے یورپ کے گھرے پیندے والے وانکنگ ملائل پر بننے ہوئے جہاز تیرنے میں بہتر ثابت ہوئے۔ اب جہاز کو متین راستے پر چلایا جا سکتا تھا۔ چنانچہ اب تکونے بادپان کی جگہ جہاز کے اگلے اور پچھلے حصوں پر دوسرے بدوپانوں کا استعمال ممکن ہو گیا۔ جہاز کے لئے عقبی ہواں کا انتظار ختم ہو گیا اور جہاز ہر موسم میں چلنے لگے۔

سندر پر جہاز رانی کی ان دو ایجادوں کی وہی اہمیت تھی جو زمین پر گھوڑے کے نئے ساز کی تھی۔ ساحل کے ساتھ ساتھ سفر کرنے کی بجائے ان اخراجوں سے اب کھلے بندوں میں جہاز رانی ممکن ہو گئی۔ جنگوں، تجارت اور دریافتوں کے لئے سندر پہلی وفع کھل گئے۔ اس سے بے شمار اور بہت تیز اقتصادی نتائج مرتب ہوئے۔

## جہاز رانی

جہاز رانی کی ترقی کے نتائج تازک اہمیت کے حامل تھے۔ کھلے سندروں میں یہاں تک کہ بھیڑہ روم میں بھی نشوون اور ستاروں کے مشاہدے کی ضرورت تھی۔ اس ضرورت نے صحیح پیش گوئیاں کرنے والی ایشورونی، مقداریت پر بنی جغرانیے اور جہازوں پر استعمال ہونے والے آلات کے لئے بلا واسطہ تحریک فراہم کی۔ سندر پر جہاز رانی نے طول بدوں کو معلوم کرنے کا انتہائی فوری مسئلہ کھڑا کر دیا جس کو سترہویں صدی تک تمام عظیم ماہرین فلکیات نے حل کرنے کی کوششیں کیں۔ قطب نماوں اور

جہاز رانی کے دوسرے آلات سے ہنرمندی پر مبنی ایک اور صنعت وجود میں آئی یعنی کارڈ اور ڈائیل انڈسٹری۔ بعد میں سائنس کی ترقی پر ان صنعتوں کا بہدا اثر پڑا کیونکہ اس سے صحیح مقداریں ناپنے کے سائنسی معیاروں کے بلند سے بلند ترقاضے پرے ہوں گے۔ اکثر سائنس و ان بیشول نیوٹن کے آلات بنانے والے تھے اور ایک ایسے ہی آلہ ساز واث نے سائنس اور صنعت میں انقلاب برپا کر دیا۔

### عدسے اور عینکیں

عدسے کی دریافت پہلے بیان ہو چکی ہے۔ یہ 1350 میں بظاہر اٹلی میں عینک کی ایجاد کا باعث ہی۔ اس ایجاد نے آپنکس کے مطالعہ کو مزید تحریک فراہم کی۔ گرویسٹ، راجر بیکن اور ڈیپرلش آف فرانسی برگ نے روشنی کی شعاعوں کے ارتکاز اور عدوں کی تکمیر کے عمل کی وضاحت کی۔ عینکوں کی ضرورت نے عدوں بنانے والوں اور عینک سازی کے پیشے کو جنم دیا۔ یہ لوگ صرف اسی صورت میں پھل پھول سکتے تھے جب ستا اور صاف شیشہ میر آ سکے۔ روایت ہے کہ انہی میں سے ایک شخص نے جس کا نام لیپرسنی Lippershey تھا، 1608 میں دورہ میں ایجاد کی اور ایسے معلوم ہوتا ہے کہ کم از کم اس مرحلے پر عدوں کا اتفاقیہ اتصال جو صرف ایک عینک ساز کی دکان میں ہی ہو سکتا تھا، امیجز کی تکمیر پر نظریاتی قیامت سے زیادہ بار آور تھا۔

### بارود اور توب

قرون وسطی میں مغرب میں متعارف کرائی گئی تمام ایجادات میں بارود سب سے زیادہ تباہ کن تھا۔ سیاسی، اقتصادی اور سائنسی اعتبار سے بارود سب سے زیادہ موثر تھا۔ اس کی اصلی ایجاد کو عربوں اور بازنطینی یونانیوں سے منسوب کیا جاتا ہے لیکن شہادت کا توازن چینیوں کے حق میں ہے۔ اس ایجاد کی کنجی ہوا کے بغیر جلنے کے لئے آتش گیر ماوے میں نائز (شورے) کا اضافہ کرنا ہے۔ نائز قدرتی طور پر نمکین۔ تسلوں اور ایسی زمین میں ملتا ہے جہاں بہت زیادہ کھاؤ ڈال دی گئی ہو۔ آتش بازی کے مرکبات میں یہ شایدی اتفاقاً استعمال ہوا ہو یا شاید یہ مشاہدہ کیا گیا ہو کہ جلنے کی صلاحیت پڑھانے

کے لئے لکڑی کے کوئیلوں میں سوٹے کی جگہ ناشر استعمال کرنے سے چمکدار شعلہ پیدا ہوتا ہے اور اس کے ساتھ ایک چھوٹا سا دھماکا بھی ہوتا ہے۔ چین میں کئی صدیوں تک بارود آتش بازی کے لئے اور راکٹوں میں استعمال ہوتا رہا۔ بارود کی عسکری اہمیت اس وقت آشکار ہوئی جب یہ توپ میں استعمال ہونے لگا۔ توپ کو شاید بازنطینی آتشیں نالی سے انخد کیا گیا ہو گا لیکن یہ زیادہ اغلب ہے کہ چینیوں نے بارود کو بانس کے آلے کے طور پر استعمال کیا ہو۔ توپ کی نالی کا نام ہی یہ بتانے کے لئے کافی ہے کہ اس کی ابتدائی ساخت لوہے کی پیسوں کو حلقوں میں زیادہ موثر تھیں اس لئے نہیں ان کی طاقت اور پہنچ قدمیں غلیبوں اور منجنیقوں سے زیادہ تھی بلکہ اس لئے کہ اپنے بے ڈھب ہونے اور لگت کے باوجود یہ سستی تھیں اور زیادہ حرکت کر سکتی تھیں۔ جنگوں اور محاصروں میں ان کے استعمال نے فن حرب میں ایک ٹیکنیکل انقلاب برپا کر دیا جس کا موازنہ تین ہزار سال پہلے صرف لوہے کے استعمال سے ہی ہو سکتا ہے۔

بارود اور توپ و تنگ نے لوگوں کو ان کے ایسے دشمن کے خلاف جو ان سے لیس نہ ہو، عملی طور پر ناقابل تغیر بنا دیا۔ اب ایک "مدب" آدمی نے مقامی لوگوں کی کثیر تعداد پر کامیاب برتری حاصل کر لی۔ مگر توپ اور بارود نے خود مذب لوگوں میں بھی طاقت کے توازن کو بدلت دیا۔

معارف ہو جانے کے بعد توپ فتح کے لئے ایک ناگزیر ضرورت بن گئی۔ کفاریت کی جگہ جنگی اخراجات میں بہت اضافہ ہو گیا ہے۔ صرف مالدار ریپبلیکنری یا باوشہ جن کے پیچھے دولت مند تاجر ہوں، دھرات کی کانوں اور توپ بنانے کی ٹکنیکل صنعت پر اختیار حاصل کر سکتے تھے اور توپیں بنانے سکتے تھے۔ اس حقیقت نے زمین پر طبقہ اشراف کی آزادی کو بالکل ایسے ہی ختم کر دیا جس طرح توپ کے گولوں نے ان کی قلعوں کو اڑا دیا۔ بارود کی فتح قوی ریاست کی فتح اور جاگیرداری نظام کے خاتمه کی ابتداء تھی۔

سمندر پر بارود کی اہمیت کسی طرح بھی زمین سے کم نہیں تھی۔ اس زمانے سے لے کر اس صدی کے نصف تک تمام دنیا کے سمندری راستوں پر جہازوں پر جن کو نئے علم انسحافتات اور قطب نماکی مدد سے چلایا جاتا تھا، نصب شدہ سمندری توپوں میں

بارود کے استعمال نے مغربی یورپی اقوام کی بالادستی قائم کر دی۔ بارود نے ان لوگوں کو اس قابل بنا دیا کہ وہ دوسری اقوام کے لکھر پر اپنے لکھر کا ٹپہ لگا سکیں جو ان سے ثقافتی یا فوجی اعتبار سے کسی طرح بھی کتر نہیں تھے۔ جلد ہی بارود کی مدد سے ان اقوام نے دنیا کی تمام قابل رسائی دولت کو اپنے ہاتھوں میں سمیٹ لیا۔ اسی دولت نے صنعتی انقلاب کے لئے سرمایہ ممیا کیا۔

## بارود کے سائنسی مبتکن طبعیاتی لور کیمیاوی

بارود نے نہ صرف جنگ پر بلکہ سائنس پر بھی اثرات مرتب کئے۔ مشینی عمد کے آغاز کا یہ سب سے زیادہ طاقتور عامل تھا۔ بارود اور توپ نے نہ صرف قرون وسطیٰ کی دنیا کو بھک سے اڑا دیا بلکہ اس دنیا کے نظام تصورات کو بھی ڈالا کر دیا۔ بقول میو ”ناشر نے فلسفے میں بھی اتنا ہی بڑا دھماکا کیا جتنا اس نے ہوا میں کیا۔“ پہلی بات تو یہ ہے کہ دنیا میں توپ اور بارود نئی چیزیں تھیں۔ یونانیوں کے ہاں ان کے لئے کوئی لفظ نہیں تھا۔ دو مم، بارود کا بنانا، اس کا دھماکا، اس کا گولے کو چھیننا اور بعد میں اس کا ہوا میں سفران سب امور نے ایسے مسائل کھڑے کر دیئے جن کے عملی حل کی تلاش نے نئے قدم کے اسباب کی طرف راہنمائی کی اور نئی سائنسوں کی تخلیق کا آغاز کیا۔

بارود کی اصل خواہ کچھ بھی ہو اس کا لازمی جزو نائیٹر (پوتاشیم نائیٹرٹ) نمکیات کو خالص کرنے اور علیحدہ کرنے کے محتاط عمل سے پیدا کیا جاسکتا ہے۔ اس عمل کا تعلق کیمیا سے ہے۔ اسے بنانے کے لئے محلوں اور قلعوں کے کیمیاوی مظہر کی طرف متوجہ ہونا ضروری تھا۔ دھماکے کی توجیہات نے قرون وسطیٰ کے طبیعتی اور کیمیا پر بہت دباؤ ڈالا۔ یہ واضح طور پر آتشی عمل تھا لیکن عام آگ کے بر عکس اسے ہوا کی کوئی ضرورت نہ تھی۔ اس لئے یہ قیاس کیا گیا کہ ہوا ناشر کی پیداوار ہے یا اس کے بر عکس ناشر ہوا میں موجود ہے یا کم از کم ہوا میں ناشر کی روح ضرور ہے۔ اس طرح آئندہ تحقیق کے لئے یہ ایک مائل بن گیا جس کے ذریعے احتراق اور اس کے ساتھ ہی تنفس کی جو ایک حیوانی ضرورت ہے، وضاحت ہو سکتی تھی۔ آخر کار چار سو سال بعد مباحثت اور تجربات

کے ذریعے اس ماؤں نے آسیجن کی دریافت اور اس کے ساتھ ہی جدید کیمپری کی تخلیق کی طرف را ہمنائی کی۔

دھاکے کی طاقت اور گولے کے توب کی نالی سے اخراج کی طاقت دونوں قدرتی طاقت خصوصاً آگ کے عملی استعمال کے امکان کی طرف بہت قوی اشارہ تھیں۔ شیم انجن کی ترقی کے پیچھے یہی وجد ان کام کر رہا تھا۔ بعد میں ہم دیکھیں گے کہ توب کی نالی میں سوراخ کرنے کے لئے جو مشینی وضع کی گئی کیسے صحیح صحیح سلنڈروں کی ساخت کے لئے استعمال ہوئی جس سے ابتدائی شیم انجنوں کو اپنی البتہ دکھانے کا موقع ملا۔ اور آخر میں ہوا میں توب کے گولے کی حرکت سے بیلسنٹکس اور ڈائینمکس کا نیا مطالعہ وجود میں آیا۔ کلائیکی سائنس دانوں نے اجسام کا سکون کی حالت میں یا دو اجسام کے ایک دوسرے پر یا نسبتاً یکساں طاقت سے اثر انداز ہوئے ہوئی حالت کا مطالعہ کیا تھا۔ نئی دنیا نے ان اجسام پر غور کیا جو تیز حرکت میں ہوں اور اس اسas پر ایک نئی اور زیادہ جامع میکینکس استوار ہوئی۔

امپیٹس Impetus یعنی محرک کا نظریہ توب سے بہت پہلے موجود تھا۔ لیکن گولے کی پرواز نے ایک نئے تناظر سے اس پر توجہ مرکوز کی۔ جدید میکینکس اور کلاسیکل میکینکس کے اختلاف کا انتہائی اہم پللو یہ تھا کہ اس نئے علم کا انحصار ریاضیات پر تھا جسے اس نے خود ہی پیدا کیا۔ یہ ریاضی مقداری اور عدودی دونوں تھی۔

### کشید اور الکھل

سب سے پہلے شراب اور اڑ جانے والا تیز محلول یورپ میں بارہویں صدی میں تیار ہوئے اگرچہ ان کی کشید میں عرب کافی پیش قدی کر چکے تھے۔ آخری فیصلہ کن قدم غالباً سیلرنو میں اٹھایا گیا جہاں کا طبی سکول بہت مشہور تھا۔ اس سکول کی بنیاد نویں صدی میں رکھی گئی تھی اور آخر کار اس نے سملی کی یونانی، عرب اور نارمن لکھر کی کٹھائی سے عرب سائنس کے بہترین اجزاء اخذ کر لئے تھے۔ خوشبوؤں اور عطروں کی کشید کا عمل تو پہلے سے ہی معلوم تھا لیکن الکھل کی دریافت کسی مرکب کی تیاری کے دوران غالباً اتفاقیہ طور پر ہی ہوئی ہو گی۔ اس کی رمزیہ تھی کہ کشید کرنے والے آئے

کے سرے یعنی انبیق کو اتنا مختندا کر دیا جائے کہ الکھل اور پانی دونوں کثیف یا گاڑھے ہو جائیں۔ نتیجے میں حاصل ہونے والے الکھل کو نایاب دوائی کے طور پر استعمال کیا جاتا تھا۔ اس کے فرحت بخش خواص کا پتہ چلایا گیا اور ان خواص کو قلم بند کر لیا گیا۔ جلد ہی اسے زیادہ مقوی بنانے کے قابل بنادیا گینا۔ اس سے الکھل کے اثر و نفوذ میں مزید اضافہ ہوا۔ روایت یہ ہے کہ چودھویں صدی میں ریمنڈل نے شراب کو ان بچھے چونے کی مدد سے کشید کیا۔ اس سے تقریباً تقریباً خالص الکھل تیار ہو گیا۔ (ویسے الکھل غلط نام ہے۔ عربوں کے ہاں یہ لفظ پسلے سرے کے لئے اور پھر کسی بھی پاؤڑ یا سفوف کے لئے استعمال ہوتا تھا)۔ بلکہ دینتھ کے آنے سے الکھل یعنی آتشیں پانی، اسکو بالاخ، وہ سکی، جلی ہوئی شراب اور برانڈی و این کی طلب بہت بڑھ گئی اور لوگوں کو یقین ہو گیا باقاعدگی سے اس کا روزانہ استعمال کرنے والا کبھی نہیں مرے گا۔ چنانچہ اس کا نام آب حیات پڑ گیا۔ اس کے بعد یہ ڈاکٹروں کے اختیار سے باہر ہو گیا اور کافی مقدار میں پیدا ہونے لگا۔ اس کا پتا ان قوانین سے چلتا ہے جو اس کے خلاف بنائے گئے تھے۔ الکھل کی بناء پر پہلی سائنسیں انڈسٹری یعنی کشید کرنے کی صنعت قائم ہوئی اور اس کی بنیادوں پر جدید کیمیکل انڈسٹری استوار ہوئی۔

الکھل کے کئی قسم کے عمرانی اور سائنسی نتائج تھے۔ یورپ میں تو اس کی شدید طلب نے کوئی عمرانی نتائج مرتب نہیں کئے۔ لیکن غیر اہل کتاب معاشروں میں لوگوں کو مہذب بنانے کے نتائج صرف بارود سے ہی کم تھے۔ ولندریزوں نے 1626 میں مقامی لوگوں سے میں یہیں کا جزیرہ صرف تین بیل رم کے عوض خریدا۔ میں یہیں سے مراد ہے جہاں ہم پی کر بدست ہو گئے۔ سائنس کے لئے الکھل کی اہمیت دوہری تھی: طبیعتی اور کیمیاوی۔ الکھل حاصل کرنے کے عمل کو دوسرا مادا پر بھی آزمایا گیا۔ چنانچہ پانی سے مختندا کئے جانے والا انتہائی باصلاحیت کثیف بنانے والے آئے یعنی کنڈینسروں کے ذریعے جنہیں آج کل انڈسٹری بنا رہی ہے، بہت تیزی سے اڑ جانے والا مادا جیسے ایکٹر کو بھی کثیف بنایا جا سکتا ہے۔ بھٹی اور کثیف کرنے والے آلوں نے امبیق اور قرینیق کی خامیوں کو دور کر کے نامیاتی کیمیسٹری کو ممکن بنادیا۔ کشید کے طبیعتی عمل خصوصاً کنڈنسر کے ذریعے آگ یا حرارت کی کنڈنسر کے پانی

میں تبدیلی کی وضاحت بڑی مشکل تھی۔ انہاروں صدی میں بلیک Black نے لیٹنٹ ہیٹ Latent Heat یعنی تخفیٰ حرارت کا نظریہ وضع کیا۔ یہ تھرمو ڈائینمکس کی ابتدا تھی۔ اسی اصول پر بلیک کے آله ساز واث نے پہلا تھرمل یعنی حرارت سے چلنے والا انجن بنایا۔

### کاغذ

آخری دو میکینیکل ایجادوں جو مغرب میں متعارف ہوئیں کاغذ اور طباعت تھیں جن کے نسبیوں میں یورپ میں اپنے اصلی ملکوں سے بھی کہیں زیادہ اثرات مرتب کرنا تھا۔ خواندگی میں اضافے کے بعد نہایت منگے چرچی کاغذ کی جگہ نسبتاً سامان تحریر کی ضرورت شدید سے شدید تر ہوتی چلی گئی۔ کاغذ سازی اصل میں چین میں شروع ہوئی جہاں بنا تا تی ریشوں سے کاغذ بنایا جاتا تھا۔ وہاں پہلی صدی ق-م میں ستے کاغذ پر لکھنے کا رواج تھا۔ بارہویں صدی میں عربوں کے ذریعے کاغذ یورپ پہنچا جہاں مشن کے چیخنوں سے عمرہ کاغذ بننا شروع ہوا۔ ایسا عمرہ کاغذ ابھی تک نہیں بننا۔ کاغذ اتنا اچھا اور ستا ہافت ہوا کہ اس کی با آسانی وستیابی نے کتابوں کی کمی پیدا کر دی۔ چنانچہ طباعت کے ذریعے نقلیں بنانے کا نیا طریقہ کامیابی سے ہمکنار ہوا۔

### طباعت

طباعت کی میکینیک کوئی مشکل ایجاد یا روان نہیں تھا۔ حقیقت میں یہ مروں، ٹھوپوں یا گھسنائی کر کے نقش اتارنے کی ہی ایک صورت تھی جو ایک لمبے عرصے سے چلی آ رہی تھی۔ یورپ میں اس کا وسیع استعمال اس امر کی ایک مثال تھی کہ کس طرح ایک سماجی یا تنظیمی ضرورت ایک میکینیکل ترکیب کو مزید ترقی دیتی ہے۔ لیکن کوئی خاص ضرورت جو کسی میکینیک کو جنم دیتی ہے دراصل لازمی طور پر وہ ممتاز ضرورت نہیں ہے جس کو بالآخر پورا کرنے کے لئے یہ میکینیک وجود میں آئی ہو۔

یورپ میں بھی بہت کم لوگ تھے جن کو بڑی تعداد میں کتابوں کی ضرورت کا احساس تھا۔ حقیقت یہ ہے کہ صرف خواندگی کی ضرورت کو پورا کرنے کے لئے طباعت شاید ترقی نہ کرتی۔ طباعت کی پوری اہمیت کا اس وقت پتہ چلتا ہے جب کسی خاص

متن کی سنتی نقول کی بہت مانگ ہو۔ چنانچہ یہ حیرانی کی بات نہیں ہے کہ اس صنعت کا آغاز مشرق میں تھا اور بدھ مت کی مناجاتوں کی طباعت سے ہوا جمل کثیر تعداد واقعتاً ایک روحانی منفعت تھی۔ بعد میں کاغذی نوٹ بھی چھپنے لگے۔ ان کی بڑی تعداد میں مانگ معنی خیز ہے۔ لیکن عجیب بات یہ ہے کہ یورپ میں طباعت کا مقصد مختلف تھا۔ یہاں طباعت سے تاش کے پتوں کو بہتر سے بہتر بنایا جاتا تھا۔ یہ پتے غیب دانی کی متعلق جادو کی کارروائی میں استعمال ہوتے تھے۔ اس طرح وسیع پیمانے پر بلاک پرنٹنگ کی ضرورت پیش آئی۔ بعد میں پوپ کی چشم پوشی سے دعائیں اور مقدس ہستیوں کی تصویریں بھی چھپنے لگیں۔

### ستی کتابیں، مذہب اور نیا علم

منتقل ہونے والے لکڑی حروف اصل میں چینیوں کی گیارہویں صدی کی ایجاد ہیں۔ منتقل ہونے والے دھات کے الفاظ چودھویں صدی میں پہلی دفعہ اہل کوریا نے استعمال کئے۔ یورپ میں ان کو چودھویں صدی میں متعارف کرایا گیا اور یہ غیر معمولی رفارم سے پھیل گئے۔ یہ پہلے مناجاتوں اور پھر کتابوں کی طباعت کے لئے استعمال ہونے لگے۔ سنتی مطبوعہ کتابیں خواندگی میں ترقی کا سبب بنتیں اور کتابوں کی مزید ضرورت محسوس ہونے لگی اور اس طرح ایک دھماکہ خیز یا مسلسل رد عمل شروع ہو گیا۔ سب سے پہلے چھاپے خانوں نے ان کی شدید مانگ کے پیش نظر اپنی توجہ محظوظات کی کثیر تعداد میں چھپائی پر مرکوز کی۔ طباعت کی مرکزی دلچسپی مذہب اور بالخصوص انجلیل تھی۔ اس کی چھپائی کی مانگ درمیانے طبقے کی طرف سے تھی۔ اشاعت کی طلب کے ساتھ چرچ سے فکری آزادی حاصل کرنے کا وہ رہنمائی کرنی تھی۔ اس کے بعد نشاة الثانیہ کے بورڑوا اور اسی زمانے میں تہذیب یافتہ ہونے والے طبقہ خواص کی سرت کے لئے ادب اور شاعری کی باری آتی تھی جس میں قدیم اور جدید ادب دونوں شامل تھے۔

سولہویں صدی میں طباعت بڑی بڑی ٹیکنیکل اور سماجی تبدیلیوں کا باعث بنا۔ سب کے پڑھنے اور دیکھنے کے لئے نیچر کی دنیا اور خصوصاً نئے نئے دریافت شدہ علاقوں

اور ان کے علاوہ فنون اور پیشوں کے متعلق بیانات بڑی تعداد میں شائع ہونے لگے۔ ابھی تک ہنرمندوں کا ہنر روایتی تھا جو بلا واسطہ تجربے کے ذریعے استاد سے شاگرد کو منتقل ہوتا تھا۔ مطبوع کتابوں نے پسلے تو ممکن اور پھر بعد میں یہ امر لازمی بنا دیا کہ ہنر مند لازمی طور پر خواندہ ہوں۔ تیکنیکل علوم کے متعلق بیانات اور ان سے بھی زیادہ تصویریوں نے پہلی وفہ پیشوں، فنون اور علمی پیشوں کے درمیان قریبی تعلق پیدا کرنے میں مدد دی۔

### قرон و سلطی کے اوآخر میں اقتصادی ترقی

طبعات کی اہمیت کی بحث ہمیں قرون و سلطی کی حدود سے آگے لے گئی ہے۔ لیکن اس سے پیشتر کہ ہم نشاة الثانیہ کے سائنسی انقلاب پر غور کریں یہ ضروری ہے کہ قرون و سلطی کے آخری زمانے کی معیشت اور فکر پر ان کا اور تیکنیکی ترقیوں کے اثرات کا جائزہ لیا جائے۔ نقل و حمل اور پیداوار کے ذرائع میں ترقی سے مجموعی طور پر دیبات کی فاضل پیداوار میں اضافہ ہوا اور نتیجے کے طور پر مقامی طور پر استعمال ہونے والی صنعتی پیداوار میں بھی اضافہ ہوا۔

اگرچہ جاگیرداری کا غلبہ تو متزلزل نہ ہوا لیکن پورے یورپ میں کسانوں اور دولت مند شری کارکنوں نے اپنی حالت کو بہتر بنایا اور ان کی پیداوار ایک بڑی منڈی کی صورت اختیار کرنے لگی۔ اس سے مصنوعات خصوصاً نیم تعیش کی اشیاء جیسے شراب اور اسچھے پہنے میں (موٹا کپڑہ ابھی تک گھروں پر عورتیں کاتتی اور بنتی تھیں) اضافہ ہوا اور زائد خوراک کی پیداوار کو جیسے نمکین محصلی اور دھاتوں کی پیداوار اور خصوصاً ہتھیاروں اور اوزاروں کے لئے لوہے کو تحرک ملا۔ صنعتیں جز وقتنی طور پر اگرچہ دسالوں ہی میں کام کرتی تھیں لیکن ان پر غلبہ شری تاجروں کا ہی تھا۔ تیرہویں صدی کے وسط میں، جسے ہم نقطہ تغیر قرار دے سکتے ہیں، ان امیر تاجروں نے گلڈز پر غلے کے ذریعے اپنی اجارہ داری کی صورت پیدا کر لی تاکہ وہ ستا خرید کر منگائیج سکیں۔ امراء کے یہ طبقے ایک دوسرے کی پر تشدد مخالفت کرتے تھے یہاں تک کہ جنگ کرنے پر بھی اتر آتے تھے۔ قرون و سلطی کے آخری حصوں میں انہوں نے کم ترقی یافتہ علاقوں کے

مشترکہ استحصال میں تعاون کرنے کی اہمیت کو محسوس کر لیا تھا۔ ان میں سے مشہور ترین ادارے کا نام نارتھ جرمن ہانسی North German Hanse جس نے بحیرہ بالٹک کے ممالک میں تجارت سے بڑا فائدہ اٹھایا۔ اس نے 1350 سے 1358 تک سکنڈے نیویا کے قدم تین ٹھکانوں پر واقعتاً حکمرانی کی۔ ہانسی کا اپنا بھری بیڑا تھا اور دوسرے شروں میں بھی ان کی فیکٹریاں تھیں جو لندن سینل یارڈ سے شروع ہو کر نوگورڈوں تک پھیلی ہوئی تھیں۔ یہ علاقائی پابندیوں سے آزاد تھیں۔ دور دراز ملکوں سے خام مال خرید کر اور ان سے تیار مال بناؤ کر بیچنے سے ان کے شروں کی حدود سے باہر صنعت کو مندے کا سامنا کرنا پڑا۔

شروں کی کاروباری انجمنوں کی کاروانی کی توسعی کو تو محدود کر دیا گیا لیکن شروں کے اندر ان کی چیقلش کی وجوہات کو ختم نہ کیا جاسکا۔ مقامی وسائل کی ترقی کے پیش نظر غیر ملکی تاجریوں کے لئے اپنا تجارتی غلبہ غیر معینہ مدت کے لئے جاری رکھنا ممکن نہ تھا۔ مثل کے طور پر برطانیہ پندرہویں صدی تک اپنی خام اون بر آمد کرتا رہا۔ اسے فلیٹرڈز اور اٹلی میں تیار کیا جاتا تھا۔ مالی لحاظ سے اس پر لمبارڈون، اہل فلورنس اور بینسارڈز کا غلبہ تھا۔ لیکن درحقیقت یہ ملک ایک نیم نو آبادی بن گیا مگر اٹھارویں صدی میں شمالی امریکی نوآبادیوں کی طرح جن کے اپنے وسائل اتنے تھے کہ ان کی اقتصادی آزادی محض وقت کا معاملہ تھا۔ آزادی کا آغاز ملکی اون کو بننے کی ترقی سے چودھویں صدی کے اوائل میں ہوا۔

قرون وسطیٰ کے انتہائی ترقی یافتہ شروں میں جو اٹلی اور نیشنی ملکوں میں واقع تھے، دولتِ مند اہل گلڈ نے بغاتوں کو ابھارا۔ جیسے 1378 میں چیومپی Ciompi کی بغاوت یا 1302 سے 1382 تک بر جس، لائیج اور گھنٹ میں بغاتوں کی بغاوت۔ اگرچہ بغاوتیں کامیاب ہوئیں مگر یہ بغاوتیں شروں میں یونان کی طرح کی جمورویتیں قائم نہ کر سکیں کیونکہ قرون وسطیٰ کے شریونان کے شروں سے کمیں زیادہ ترقی یافتہ تھے اور یہ واقع بھی زیادہ ترقی یافتہ جاگیردارانہ دیساں کے درمیان تھے۔ شروں کے اندر یا مختلف شروں کے درمیان اس کشمکش کا فائدہ جاگیردار، بادشاہ، یا تجارتی شہزادوں اور کرائے کے کپتانوں کو پہنچتا تھا۔ وہ زیادہ طاقتور ہو گئے اور انہوں نے اقتدار پر قبضہ کر لیا۔ اس

طرح نشانہ اثنائیہ کی قوی ریاستیں قائم ہوئیں جن کی روح تو جاگیردارانہ تھی لیکن یہ واقع شر میں تھیں۔ بعد کے ادوار میں اسی بورڑوا مرکز سے سرمایہ داری نظام کی ابتداء ہوئی۔

## تجارت اور ریاضی

چنانچہ قرون وسطی کے آخری زمانے میں خیالات و معجزات خصوصاً سائنسی تصورات کی ترقی کے لئے ہمیں انہی شروں کی طرف متوجہ ہونا پڑتا ہے۔ یہاں دانشوروں کا ایک نیا طبقہ بھر رہا تھا۔ اگرچہ یہ لوگ صالح عیسائی تھے مگر بڑی حد تک کلیسا سے آزاد تھے اور کبھی کبھی تو وہ اس کی مخالفت پر بھی اتر آتے تھے۔ کلیسا جو اس وقت بھی سب سے بڑا زمیندار تھا جاگیرداری نظام سے نہایت مضبوطی سے چھٹا ہوا تھا۔ پہلے پہلے تو ان کے مقابلات کبھی نہیں تکرارئے کیونکہ نیا بورڑوا طبقہ عقائد سے زیادہ منافع اور نمائش میں یقین رکھتا تھا اور تجارت، ریاضی، عمرہ کارگیری اور فنون میں ان کی دلچسپی کلیسا ایمناٹروں سے کہیں زیادہ تھی لیکن بعد ازاں جب انسوں نے دیکھا کہ ان کی تحصیل دولت میں کلیسا سب سے بڑی رکاوٹ ہے تو وہ اصلاحات کے پر زور حاصل بن گئے۔

لیونارڈو فابیونا کپی کے 1202 میں متعارف کروائے ہوئے عربی ہند سے تجارتی حملات میں کثرت سے استعمال ہونے لگے۔ چند دہائیوں ہی میں ریاضی کے چاروں اصول جو اس وقت تک مٹھی بھر ریاضی دانوں کے پاس راز کے طور پر محفوظ تھے، تجارت کا پیشہ سیکھنے والوں کی تربیت کا لازمی حصہ بن گئے۔ اس طرح ریاضی سمجھنے والوں کی ایک اچھی خاصی تعداد پیدا ہو گئی۔ نتیجہ علمتی المبرا اور جمع + اور نفی - کی ملات میں تھیں جو اصل میں چیک کرنے والوں کے وزن کے زیادہ یا کم ہونے کی نشانات تھے۔ یہ تجارتی مقابلات تھے جن کی وجہ سے ستاروں کی جدولوں کو برقرار رکھا گیا اور بعد میں ان میں اضافے بھی ہوئے اور جہاز رانی کے لئے نقشہ بھی تیار ہوئے۔

## آٹوٹ اور سائنس

تاجریوں کی بڑھتی ہوئی دولت نے فن کو نیا تحرک دیا اور ساتھ ہی اس کے مقاصد

اور اسلوب کو بھی تبدیل کر دیا۔ اگرچہ اظہار اب بھی مذہبی صورتوں میں ہوتا تھا لیکن یہ صرف گوتم کیتھرلز میں ظاہر ہونے والا قرون وسطی کا کلیساٹی فن نہیں رہ گیا تھا۔ فن بیک وقت دنیاوی بھی ہو رہا تھا اور قدرت کے زیادہ قریب بھی۔ تاجروں کی فاضل دولت کچھ لطف اندوزی کے لئے اور کچھ شرست کے لئے عمارتوں اور تصویروں پر خرچ ہوتی تھی۔ اس سے ہنرمندوں کی تعداد میں اضافہ ہوا اور ہنرمندی ترقی کرتی رہی۔ کپڑا بننے، کوزہ گری، دھاتوں کے کاموں اور شیشہ گری میں مادہ اور اس کے طبیعتی اور کیمیاوی خواص پر تحقیق کے لئے تحرک اور خاصے موافقے فراہم ہوئے۔ اس سے سائنس کی احیاء نو کے لئے کافی مادی بنیاد فراہم ہو گئی اور نشاۃ الثانیہ کے پھلنے پھولنے کے لئے حالات ساز گار ہو گئے۔

### قرон وسطی کی تحصیل

قرون وسطی کی میراث کی نوعیت لازمی طور پر اقتصادی، میکنیکل اور سیاسی تھی مگر اس کے ذہنی کارناٹے دریبا نہیں تھے۔ شری تجارت کے زیر اثر جاگیردارانہ معیشت کی ترمیم شدہ بنیادیں صنعتی انقلاب اور نشاۃ الثانیہ کے مراحل کو بغیر قتل کے سارا تو دے سکتی تھیں مگر اس سے پیشتر کہ نیا فلسفہ ان کی جگہ لے ازمہ وسطی کے تصورات کو بے رحمی سے اکھاڑ پھیکتا گزر ہوا۔ اس سے مراد قرون وسطی کے عالموں کی کلاسیکل عناصر کی بازیافت اور ان کو جذب کرنے کی عزمیم کوششوں کی تحریر نہیں بلکہ یہ بتانا مقصود ہے کہ تقریباً دو ہزار سال پہلے جن انتہاؤں کو ارسٹو پنج چکا تھا اور پر بیان کردہ وجوہات کے پیش نظر اپنے پیشو عربوں کی طرح قرون وسطی کے علماء میں وہاں تک پہنچنے کی استعداد نہیں تھی۔

عربوں کے مقابلے قرون وسطی کی خدمات زیادہ مکمل تھیں۔ انہوں نے سائنسیک طریق کار کے اصول وضع کر لئے تھے۔ اس دور کے آغاز ہی میں رابرٹ گرویسٹٹ نے تجزیہ اور حاصل یا استقرار اور استخراج کے اصول اتنی وضاحت سے بیان کر دیئے تھے جتنی وضاحت سے پانچ سو سال بعد نیوٹن نے ان کا عملی اطلاق کیا۔ لیکن استعمال کرنے کی خواہش یا ذرائع کے بغیر طریق کار ناکارہ ہونے سے بھی بدتر ہے۔ اس

سے پیدا ہونے والا اطمینان ترقی کے راستے میں سب سے بڑی رکاوٹ ہے۔ اتنا عرصہ ترقی کے موخر رہنے کی بنیادی وجہ یہ تھی کہ جاگیردارانہ معیشت کے لئے خواہ وہ مسیحی ہو یا اسلامی، ریشل سائنس سے کسی قسم کی عملی منفعت حاصل کرنے کا کوئی راستہ نہ تھا۔ علم بجوم کی توقیر کے پیش نظر ایشونومی چلتی رہی اور الکیمیا کی نیکنیک میں کچھ ترقی ہوئی لیکن یہ سب کچھ تعلق پر مبنی نہیں تھا اور اس کے نظریات مغض شعبدہ بازی تھے۔ جب تک سائنس الیات کے عالموں کے لئے مثالیں فراہم کرنے کے لئے استعمال ہوتی رہی تجربے کے لئے ایک بانضابط تمثیل مہیا کرنے کے علاوہ کچھ اور طلب کرنے کی کوئی وجہ نہیں تھی۔ عملی اطلاق کے کڑے امتحان کی کوئی ضرورت نہیں تھی۔ چنانچہ قرون وسطی میں سائنس بالعموم کتابوں اور مناظروں تک محدود تھی۔ بعد میں آنے والا ذہنی ترقی کے مراحل کسی صورت میں بھی قرون وسطی کے الیاتی عالموں کے مراهون منت نہ تھے سوائے اس کے کہ ان لوگوں کو غلط ثابت کرنے کی خواہش نے سائنس کو ایک تحرک فراہم کیا۔ ان ترقیاتی مراحل کو ان علماء کی بجائے کلاسیکی فکر کے بہترین عناصر کی بازیافت اور نئے تجرباتی طریقہ ہائے کار کے اتصال سے تحرک ملا جئے نیچر کی دنیا اور فن میں عملی دچپیوں نے متاثر کیا تھا۔

مستقبل کے لئے قرون وسطی کی فکر سے کہیں زیادہ اہم وہ میراث تھی جو صنعت اور نقل و حمل کے ذرائع کی نیکنیک ترقی کے مرعوب کن مجموعے اور ایسے مشکل عملی مسائل پر مشتمل تھی جن کو حل کرنے کے لئے ذہانت کی ضرورت تھی۔ شروع میں اٹھائے گئے سائنس کی جائے پیدائش اور وقت کا تعین کرنے والے عوامل کے متعلق سوال کا جواب کسی حد تک مندرجہ بالا امور میں مل سکتا ہے۔ یہی سائنس کے پہلے دھاکے کے وارثوں میں صرف مغربی یورپ ہی اس حالت میں تھا کہ وہ کوئی قدم آگے بڑھا سکے۔ پندرہویں صدی میں اقتصادی لحاظ سے اسلامی دنیا منہدم ہو چکی تھی۔ باہمی تباہ کن جنگوں اور حملوں نے اسے بریاد کر دیا تھا۔ بعد میں ترکوں اور مغولوں کی کامیابیوں کے باوجود اس کا ذہنی جوش و خروش ختم ہو چکا تھا۔ اس کی مذہبی فراخ دلی بھی ختم ہو چکی تھی اور مذہب نے ایک تھنگ کھڑپن کی صورت اختیار کر لی تھی۔ ہندوستان اسلامی حملوں سے میدان جنگ بنا ہوا تھا۔ ہندو مذہب ذات پات میں

منجمد ہو کر رہ گیا تھا جس نے اسے استحکام تو دیا مگر اس پر ترقی کے تمام امکانات کو قربان ہونا پڑا۔ چین نے اپنا قدیم کلچر تو برقرار رکھا لیکن ایسے سیاسی نظام کے تحت جس نے ٹینکنیک اور کتاب کے علم کے رشتے کو روکا اور اس سے پیش کر کے یہ رشتہ پھر استوار ہو آئندہ چار سو سال تک روکے رکھا۔

قرون وسطیٰ کے اختتام تک یورپی کلچر مادی یا ذہنی لحاظ سے بھی عظیم ایشیائی سلطنتوں کے کلچر سے کسی بھی طرح بلند تر سطح پر نہ تھا۔ یہ کہ اس میں امکانات کافی تھے اس کا اندازہ اس کے اقتصادی اور سماجی صورتوں میں نہیں جوود کی غیر موجودگی اور عدم یکساختی سے لگایا جا سکتا ہے۔ روایت کا وزن واقعی بہت زیادہ تھا لیکن کلیسا اور ریاست، شر اور دیہات کے مفادات کی کلکش کے متانج اسے ہر جگہ دعوت مبارزت دے رہے۔ نہ پوپ اور نہ ہی شہنشاہ تغیر پر کوئی قدغن لگا سکتے تھے۔ جاگیرداری نظام نے ازمنہ وسطیٰ کو ایک شاخت دی تھی مگر چودھویں صدی میں یہ خود روپ زوال تھا۔ لیکن یہ سماجی زوال کی نشانی نہیں تھا کیونکہ بلاشبہ جگہ بہ جگہ اقتصادی اور ٹینکنیکل ترقی کی شہادتیں نظر آتی تھیں۔ ایک معاشرہ دم توڑ رہا تھا تو دوسرا اس کی جگہ لینے کے لئے تیار کھڑا تھا جو یورپ کے قدرتی وسائل کی سازگاری اور اس کے لوگوں کی محنت سے اتنا ہی فائدہ اٹھا سکتا تھا جتنا کہ ازمنہ وسطیٰ میں جاگیردار اور کلیسا کے اسقف اٹھا چکے تھے۔

# تحقیق کے نئے زاویے

## بیجا پور کے صوفی

ڈاکٹر مبارک علی

اسلامی معاشرے میں صوفیاء کی تحریک نے سماجی و شفاقتی، مذہبی اور سیاسی طور پر اہم کروار ادا کیا ہے۔ عام طور سے صوفیاء کے بارے میں یہ تاثر ہے کہ وہ عبادت میں مشغول رہنے والے، دنیاوی جھگڑوں اور بکھڑوں سے دور، اپنے مریدوں میں گھرے ہوئے رہتے تھے۔ ان کا پیغام امن و آشنا کا پیغام تھا، ان کا تعلق عوام سے تھا، اس وجہ سے انہوں نے اسلام کو پھیلانے میں حصہ لیا۔ خاص طور سے جب ہندوستان میں صوفیاء کی تاریخی لکھی جاتی ہے تو اس میں اس قدر عقیدت کا عنصر ہوتا ہے کہ ان کے ملفوظات اور حکایتوں میں وہ تاریخی حقائق غائب ہو جاتے ہیں، یا مسخ شکل میں سامنے آتے ہیں۔

ایک دوسری اہم مفروضہ یہ بھی ہے کہ صوفیاء سیاست سے دور رہے، اور انہوں نے ایک متبادل لکھر پیدا کیا۔ لیکن تاریخی حقائق صوفیاء کے بارے میں ایک دوسری ہی تصور یہ پیش کرتے ہیں۔ حالات و ماحول کے تحت ان کا کروار بدلتا رہتا ہے۔ ان میں جنگجو اور جہادی صوفیاء بھی نظر آتے ہیں کہ جو حکمرانوں کے ساتھ کافروں سے جنگ و جدل میں مصروف رہتے تھے، اگر خود ان جنگوں میں شمولیت نہ کر پاتے تھے تو ان کی دعاؤں کے نتیجہ میں مسلمان حکمران دشمنوں پر فتح پاتے تھے۔ وہ صوفی بھی تھے کہ جو بادشاہوں کے ساتھ قریبی تعلقات رکھتے تھے اور سیاست میں حصہ لیتے تھے، اور وہ بھی تھے کہ جو دنیاوی معاملات سے دور عبادت و تبلیغ میں مصروف رہتے تھے۔ اس پس منظر میں رچڑہ میکسول ایشن (Richard Maxwell Eaton) نے بیجا پور کے صوفی (1300-1700)

کتاب لکھی (1978) اس میں اس نے قرون وسطی کے ہندوستان میں صوفیاء کے سماجی رول پر سیر查صل بحث کی ہے۔

بیجا پور کے صوفیاء کی تاریخ سے پہلے وہ اسلامی معاشرے میں تصوف کی ابتداء اور اس کی آہیت کا ذکر کرتا ہے۔ ابتدائی صوفی روایات عباسی خلافت کی شان و شوکت، طاقت اور اقتدار کے رد عمل میں پیدا ہوئیں اس لئے انہوں نے سادگی، علیحدگی اور رہبانیت کا درس دیا جیسے حسن بصری اور ابراہیم بن اوہم کی تعلیمات اس کی عکاس ہیں۔

بے۔ اپنے رٹری منگھم (J. Spencer Trimingham) نے اپنی کتاب "اسلام میں صوفی سلسلے" (1971) میں صوفی تاریخ کو مختلف ادوار میں تقسیم کیا ہے۔ آٹھویں صدی میں دنیاوی معاملات سے علیحدگی کا سلسلہ شروع ہوا۔ نویں صدی میں صوفیاء نے خدا کا جو تصور دیا اس میں خدا رحمان اور رحیم ہے، لہذا اس سے خوف نہیں بلکہ محبت کرنی چاہئے۔ اس مکتبہ فکر کے صوفیاء میں ذوالونون، بازیزید، سلطانی اور منصور حلاج قائل ذکر ہیں۔

نویں صدی سے بارہویں صدی میں خانقاہ کا ادارہ وجود میں آیا، جو پوری اسلامی دنیا میں پھیل گیا۔ اس وقت تک مرشد اور مرید کی روایات نہیں تھیں۔ تیرہویں صدی میں نظریاتی تشکیل ہوئی جسے وہ طریقت سے موسم کرتا ہے۔ اب مرشد اور مرید کی تقسیم ہوئی، عبادات کے طریقے اور رسومات کی ابتداء ہوئی۔ مریدوں کو کئی اقسام میں تقسیم کیا گیا۔ مرشد نے اپنے خلیفہ کی نامزدگی شروع کی۔ اس مرحلہ میں صوفیاء ایک روایت اور ایک ادارہ بن گیا۔ پندرہویں صدی میں صوفیاء جس مرحلہ میں داخل ہوئے اسے وہ طائفہ کہتا ہے۔ اب پیر کی حیثیت روحانی ہو گئی۔ اور وہ خدا اور مرید کے درمیان واسطہ بن گیا۔ لہذا مریدوں کے لئے ضروری ٹھہرا کہ اس سے برکت حاصل کریں۔ مرنے کے بعد اس کا مزار "درگاہ" ہو گیا۔ اس کے جانشینوں میں اس کی روشنی برکتیں منتقل ہو جاتی تھیں، اس لئے پیرزادوں کی حیثیت موروثی ہو گئی۔ پیر کی

برکت نہ صرف درگاہ میں ہو گئی، بلکہ اس کے جانشینوں میں آگئی۔ اس مرحلہ پر صوفیاء کی تحریک کی شکل بدلتی گئی، اب وہ صوفیانہ کے بجائے عقیدت مندانہ (Devotional) ہو گئی۔ اس نے جمیل عوام کو اس تحریک سے مسلک کر دیا، جس کی وجہ سے اس کا دائرہ اثر بڑھ گیا۔

اس تبدیلی کا اثر یہ ہوا کہ اب پیر کی درگاہ دنیاوی خواہشات کو پورا کرنے لگی۔ اب براہ راست خدا سے خواہشات کو پورا کرنے کے بجائے، پیر کے وسیلہ کو اختیار کیا جانے لگا۔ لہذا اسی دور میں علم، نجوم، جادو، سحر، تعلیم اور گندوں کا رواج ہوا، کہ جن کے ذریعہ سے پیر کی برکت حاصل کر کے خواہشات کو پورا کیا جانے لگا۔

ایشن نے اس کی نشان دہی کی ہے کہ یہاں پور میں صوفیوں کے آنے سے قبل یہاں پر بھگتی تحریک کی وجہ سے فضا اور ماحول میں مذہبی روا واری کے جذبات تھے۔ مدار اشتر میں وتحوبہ (Vithoba) فرقہ کا اثر تھا کہ جو مذہبی معاملات میں وسعت نظری رکھتے تھے، کرناٹک میں لگایت فرقہ کا چرچا تھا۔ ان کے مٹھے یا مذہبی عمارتیں پورے علاقے میں پھیلی ہوئی تھیں۔ فرقہ کے ماننے والوں میں گرو چنیلے کا سلسہ شروع ہو چکا تھا۔ لہذا یہ ماحول تھا کہ جس میں یہاں پور میں مسلمان خاندان کی حکومت قائم ہوئی اور یہاں صوفیاء نے سیاسی و سماجی معاملات میں اہم حصہ لیا۔

ایشن دکن میں مسلمانوں کی آمد کو کئی مرتضویوں میں تقسیم کرتا ہے۔ ابتدائی عرب آباد کار کہ جو یہاں تجارت کی غرض سے آئے۔ شمالی ہند سے آنے والے، ان میں اکثریت ترکوں کی تھی، جبکہ جو کہ یہاں بطور غلام لائے گئے تھے، مقابی لوگ کہ جنہوں نے مذہب تبدیل کر لیا تھا۔

علاء الدین ولی کا پہلا پادشاہ تھا کہ جس نے جنوبی ہند پر حملہ کئے (1296) اس کے بعد سے ولی کے سلاطین کی دلچسپی جنوبی ہند میں توسع سلطنت سے رہی۔ 1318 میں یہاں پور سلطنت ولی کا ایک اہم صوبہ بن گیا۔ اس دور میں جب کہ ولی اور جنوبی ہند کے درمیان جنگیں جاری تھیں یعنی 1296 سے 1347 کے دوران، اس وقت صوفیوں کا

کروار جنگ جوؤں کا تھا پہلا جنگجو صوفی شیخ صوفی سرمت (وفات 1281) تھے۔ جب 1311ء میں ملک کافور نے جنوبی ہند پر حملہ کیا تو پیر مجری کھنڈاٹ نے اس کا ساتھ دیا۔ ان جنگجو صوفیاء کو جو خطابات دیئے گئے، ان سے ان کے کروار کا اندازہ ہوتا ہے۔ مثلاً شہید، تفتح برہمنہ، اور اسد الاولیاء وغیرہ۔ یہ جنگجو صوفیاء اس وقت دکن میں آئے کہ جب دہلی سلطنت ان علاقوں کو فتح کرنے میں مصروف تھی، لیکن جب (1347-1489) میں بھنی سلطنت قائم ہوئی، تو یہ جنگجو صوفی غالب ہو گئے، کیونکہ اب یہ علاقہ دارالحرب سے دارالسلام میں تبدیل ہو گیا تھا۔

ایشن نے بیجاپور میں صوفیاء کی تحریک اور ان کے رول پر عادل شاہی دور حکومت کے دوران اپنی توجہ مرکوز کی ہے۔ یہ خاندان 1490 سے 1686 تک بر سر اقتدار رہا۔ وہ بیجاپور میں صوفیاء کی آمد 14 صدی سے شروع کرتا ہے۔ اس وقت صوفیاء طریقت کے مرحلے میں داخل ہو چکے تھے اور ان میں مرشد اور مرید کی روایت مستحکم ہو چکی تھی۔ صوفیاء کی بیجاپور میں آمد کی وجہ یہ تھی کہ اس وقت یہ شر اسلام کا مرکز بن رہا تھا، لہذا آنے والوں میں چشتیہ، قادریہ اور شطاریہ سلسلوں کے صوفی تھے۔ جب 1347 میں بھنی سلطنت کا قیام عمل میں آیا تو حکومت اور صوفیوں کے درمیان گمرا تعلق قائم ہو گیا، مشور صوفی گیسو دراز نے بھنی سلطنت کی مدد کی۔ یہ شریعت کے حامی تھے، اور ابتدائی صوفیوں پر ان کی کڑی تنقید ہے کہ جن میں فرید الدین عطار اور مولانا روی بھی شامل ہیں۔

جنوبی ہند میں آنے والے سلسلوں میں چشتیہ ایک لحاظ سے ہندوستانی تھا کہ جس پر حضرت معین الدین اجیری کے اثرات تھے، یہ وحدت الوجود کے ماننے والے تھے۔ اس کے بر عکس قادریہ سلسلہ کے صوفی جو پندرہویں صدی میں آئے، ان کا مرکز بغداد تھا، عبد القادر جیلانی اس کے بنی تھے، یہ عربی اثرات کا حامل تھا اور اس سلسلہ کا پھیلاوا پوری اسلامی دنیا میں تھا۔ یہ ایک لحاظ سے علماء کے زیر اثر تھے، دکن میں ان کا مرکز بیدر کا شہر بن گیا کہ جہاں عرب آیا کرتے تھے۔ شطاری سلسلہ کے صوفی بھی پندرہویں

صدی میں ایران سے آئے۔ ہندوستان میں یہ گھریات میں بڑا مقبول ہوا۔ غوث گوالیاری (وفات 1563) پسلے ہندوستانی صوفی ہیں کہ جنہوں نے یوگا پر لکھا۔ اس سلسلہ کے صوفیاء کے مغلوں سے گھرے روابط تھے۔ دربار سے تعلق اور راستِ العقیدگی کا نقطہ نظر، دو اہم خصوصیات تھیں، جن کی وجہ سے ان میں قادریہ صوفیوں میں اور ان میں باہمی اشتراک تھا۔

بیجاپور میں عادل شاہی دور حکومت شیعہ اور سنی حکمرانوں میں تقسیم رہا ہے، 1490 سے 1583 تک یہاں کے حکمران شیعہ تھے تو اس دور میں صوفیوں کے خلاف حکومت کا روایہ معاذناہ تھا، اس لئے بیجاپور میں صوفیوں کی آمد رک گئی۔ لیکن 1583 میں جب سنی العقیدہ کے حکمران آئے تو اس دور میں صوفیاء کی ایک بڑی تعداد یہاں ایران سے آئی، کیونکہ صفوی حکمران خاندان ایران میں ان کے خلاف تھا۔ شیعوں کی آمد کی وجہ سے بیجاپور میں ان کے خلاف تحیرک چلی کہ جس میں شماری سلسلہ کے صوفیوں نے اہم کردار ادا کیا۔

بیجاپور کا شاندار عہد ابراہیم عادل دوم (1580-1627) کا ہے کہ جس کے عہد میں مشترکہ پلچر کا فروغ ہوا۔ اس کے دور میں غیر ملکیوں کا اثر کم ہوا اور مقامی زبانوں کی شاہی سرپرستی کی گئی، جس کی وجہ سے کنڑا، تلکو ادب میں بے انتہا اضافہ ہوا۔ دربار میں مقامی لوگوں کو اعلیٰ عہدے دیئے گئے، ان میں مہاراشر کے لوگ ریوینو کے شعبہ میں اور کنڑا بولنے والے فوج میں اہمیت رکھتے تھے۔ مصوری، فن تعمیر، ادب شاعری اور موسیقی کی روایات، شاہی سرپرستی میں خوب پروان چڑھیں۔ مقامی روایات و اواروں کا تحفظ کیا گیا اور ہندو مذہب سے عقیدت کا اظہار کیا گیا۔

یہ وہ دور ہے کہ جب اکبر شاہی ہندوستان میں صلح کل کی پالیسی پر عمل کرتے ہوئے اشتراک کے جذبات کو فروغ دے رہا تھا۔

ابراہیم عادل شاہ دوم کے عہد میں اصلاح پسند صوفیاء کا عروج ہوا۔ ان میں چشتیہ سلسلہ کے صوفیاء نے سلسلہ کے لوگوں اور عوام کے لئے ادب تخلیق کیا۔ کہ جس کے

ذریعہ وہ لوگوں کے اخلاق اور ان کی روحانی زندگی کو بہتر بنانا چاہتے تھے۔ ان کے بر عکس قادریہ اور شطاریہ سلسلوں کے صوفیوں نے کوئی ادب پیدا نہیں کیا، بلکہ دربار سے تعلق رکھ کر معاشرے کی اصلاح کی کوشش کی۔ چشتیہ سلسلہ کے صوفیوں نے جو ادب پیدا کیا اس کی وجہ سے دکن میں اردو ادب میں اضافہ ہوا۔ انہوں نے قادریہ اور شطاریہ کے بر عکس مقبول عام اسلام کی سیرتی کی۔ مقامی زبانوں اور کلچر کی وجہ سے فارسی زبان اور غیر ملکی کلچر پس منظر میں چلا گیا۔ بیجاپور کے چشتی صوفیوں نے عام لوگوں کی زبان میں نچلے طبقوں اور ڈاتوں کے لئے جو ادب تحقیق کیا، اس نے دکن میں لوک ادب کی شکل اختیار کر لی، ان کے اہم گیتوں میں جو خاص طور سے عورتوں میں بہت مقبول تھے۔ چکل نامہ، چرخہ نامہ، لوری نامہ، شادوی نامہ اور سماگن نامہ بہت مشہور ہوئے۔ ان گیتوں کے ذریعہ انہوں نے اپنے صوفیانہ خیالات کی تبلیغ کی 1646ء سے 1686 کا وہ دور ہے کہ جب بیجاپور سیاسی طور پر زوال پذیر ہو رہا تھا۔ اس کے زوال کے اسباب ہیں۔ جنوب میں سلطنت کا پھیلاؤ اور فتوحات تھیں کہ جنہوں نے اس کو اندر ہی اندر سے کمزور کرنا شروع کر دیا، کیونکہ وسعت کے ساتھ انتظام اور مختلف علاقوں کو تسلط میں لانے کے لئے حکومت کی ساری توہانی خرچ ہو گئی۔ دوسری وجہ کمزور حکمران تھے کہ جن سے وسیع سلطنت کا انتظام نہیں سنبھالا جا رہا تھا۔ مغلوں کے ہملوں نے اس کے ذرائع کو وفاع پر خرچ کرنا شروع کر دیا۔ شیوا جی کی ابھرتی طاقت نے جو چیلنج کیا، اس کا موثر جواب اس کے پاس نہیں تھا۔ مزید برآل جب سلطنت کمزور ہونا شروع ہوئی، اور امراء کو اس سے فوائد کی امیر نہ رہی تو وہ آہستہ مغلوں سے ملتا شروع ہو گئے اور اپنے ساتھ اپنے فوجی بھی لے گئے، جس نے عادل شاہی گھر سواروں کی تعداد کو بے انتاکم کر دیا۔ کمزوری نے امراء میں اختلافات کو پیدا کیا، خاص طور سے افغان اور جبشی امراء میں تصادم نے سلطنت کے مفاوکو سخت نقصان پہنچایا۔ آخری دور میں سلطنت کے تحفظ اور ذرائع کو بڑھانے کے لئے ہندوؤں پر نیکس لگائے گئے۔ اس لئے انہیں حکومت سے دور کر دیا۔ اسلامی احیاء اور شریعت کے نفاذ نے صلح

کل کی پالیسی کو ختم کر دیا، جس کی وجہ سے معاشرے میں مذہبی اختلافات بڑھ گئے۔ اس آخری عہد میں صوفی سلسلوں میں تبدیلی آئی۔ خانقاہ اور درگاہ پر موروٹی سجادہ نشینوں کا حلقة قابض ہو گیا۔ حکومت نے ان کے اثر و رسوخ کو اپنے حق میں کرنے کے لئے انہیں جائیگریں دینا شروع کر دیں۔ اس طرح سے صوفیاء کو حکومت کا ایک حصہ بنایا، اور دعا مانگنے والی فوج کھلانے لگے۔ مزید برآں اب حکمران (17 صدی سے) خانقاہوں میں جانے اور درگاہوں پر حاضری دینے لگے۔ عرس کے موقعوں پر ان کی شرکت نے عوام میں ان کی مقبولیت کو اور بڑھادیا۔

زوال کے اس دور میں ہندوؤں اور مسلمانوں کے تعلقات میں خرابی آتی چلی گئی، فرقہ وارانہ فسادات ہونے لگے، ان فسادات میں صوفیوں نے مسلمانوں کا ساتھ دیا، اور اسے کافروں کے خلاف جہاد کہا۔ انہوں نے صرف زبانی باتوں پر ہی اکتفا نہیں کیا، بلکہ اکثر فسادات میں لڑتے ہوئے مارے بھی گئے۔

حکومت کی سرپرستی، اعلیٰ اعیان، جائیگریں، اور تحفہ تھانف نے سجادہ نشین کے اوارے کو بد عنوان بنانے میں مدد دی۔ جب اورنگ زیب نے بیجاپور پر قبضہ کیا ہے تو پیرزادوں اور سجادہ نشینوں نے اس سے وفاداری کا اظہار کیا تاکہ اپنی جائیگروں اور سماجی رتبوں کو برقرار رکھ سکیں۔

ابتدائی صوفیاء نے علماء کی سختی، انتہا پندی، اور تنگ نظری کے خلاف رو عمل کرتے ہوئے رواداری، امن و آشتی، اور محبت کا پیغام دیا تھا۔ اب جیسا کہ بیجاپور میں صوفی بھی حکومت کا ایک حصہ ہو گئے اور ان کا رشتہ لوگوں سے ثوث گیا، تو ان کے رو عمل میں درویشوں، قلندروں اور مجنزوں کے فرقے پیدا ہوئے، جن کا خانقاہ، درگاہ، اور انعام و اکرام، جائیگروں اور دربار سے کوئی تعلق نہیں تھا۔ انہوں نے علماء اور صوفیاء دونوں کے خلاف بغاوت کی یہ راجح العقیدگی سے دور تھے، اور عوام میں گھل مل کر مسکن مذہبی روایات کے خلاف اپنے رو عمل کا اظہار کرتے تھے، ان میں سے اکثر شراب و افیم کا استعمال کرتے، عام مذہبی میں رہتے، کپڑوں اور رہائش کے بارے میں

کوئی پرواہ نہیں کرتے۔ امراء اور عوام سے تعلق رکھتے تھے۔ ان کی مجدوبیت اور درویشی کی علامات عصا اور سکنول تھے۔ ان کے نظریات کے بارے میں اس لئے پڑتے نہیں چلتا کہ انہوں نے خود کچھ نہیں لکھا۔ ان کے خلاف جو تحریریں ہیں۔ وہ علماء اور صوفیاء کی ہیں۔ لیکن ان کی مقبولیت سے اندازہ ہوتا ہے کہ عوام میں حکمرانوں، علماء اور صوفیاء کے خلاف جذبات تھے جن کی عکاسی یہ درویش اور مجدوب قلندر کر رہے تھے۔

یہ صورت حال صرف بیجاپور میں نہیں تھی، بلکہ اسے دوسرے اسلامی معاشروں میں بھی اس کو دیکھا جا سکتا ہے۔

## بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

**ڈاکٹر مبارک علی**

ہندوستان میں اسلام کے پھیلا؟ اگر اس موال کا ہولب مرکز کے نقطہ نظر سے دیکھا جائے تو پچھے اور ہو گا، کیونکہ مرکز کا تعلق سیاست اور طلاقت سے ہوتا ہے اس لئے اسلام کے پھیلاو میں اس عضور کو دیکھا جائے گا اس کے پھر اس موال کو صوفی، یا سلطانی، شاہزادی میں دیکھا جائے اک ہو مرکز سے دور پتھر اتوہماں علمی و تلفیقی و مغلی بھلوؤں پر نظر ڈالنی پڑے گی۔ اس وجہ سے اگر اسلام کے پھیلاو کا منہج خیلاب اور بگال میں تحریک کیا جائے تو اس کی مختلف جنسیں خطر نہیں آئیں گی۔ اس مطالعہ کے زیریں وہ بہت سے مفروضات روکر دیئے جائیں گے کہ ہولب تک دو لائیں آتیں بخوبیں

میں موجود ہیں۔

ریچارڈ ایٹن - لیعن (Richard M. Eaton) نے اس موال کا ہولب اکہ بگال میں اسلام کس انہوں اور کین خلافت میں پھیلا، اپنی کتب "اسلام کا عروج اور بگال کی سرحد" (Rise of Islam and The Bengal Frontier) (1204-1760) میں تفصیل سے فرمایا ہے۔ فاصلہ طور سے مشرقی بگال میں اسلام کی تبلیغ کیوں ہوئی، اور مغربی بگال نے کیوں اسلام کے پھیلاو کی مدد ملت کی۔

سب سے پہلے تو وہ اس قرق کی وضاحت کرتا ہے کہ ہو مغربی اور مشرقی بگال میں تھا۔ مغربی بگال ہندو ملت یا برہمن اوم اور بعد میں بدھ ملت سے متاثر ہوا۔ 1000 ق م سے 300 ق م کے دوران بنہمتوں کی قریبیوں کی رسمات کے خلاف یہاں رو عمل ہوا۔ جس کا اظمار بدھ ملت نے کیا۔ قریبی کے بجائے بدھ ملت نے دان کی رہم کو شروع کیا۔ یہ دان بدھ خلافت یا بدھ ملت کے نزدیکی رہنماؤں کو ویا جانے لگا۔ چنانچہ

جب حکمرانوں اور امراء کی طرف سے دان، تحفہ تھائے دیئے جانے لگے۔ تو اس کے نتیجہ میں بدھ مت کے بھکشو مالدار اور خود کفیل ہو گئے۔

اس نئی صورت حال میں برہمنوں نے بھی خود کو بدھ مت سے متاثر ہو کر معاشرے میں اپنے کردار کو تبدیل کر کے گھبلو رسمات ادا کرنی شروع کر دیں، جن کے عوض انہیں بھی دان اور تھائے ملنے لگے، اس نے ان کی گرتی ہوئی مالی حالت کو سنبھالا دیا۔ عوام کی توجہ اپنی طرف لانے کی غرض سے انہوں نے دوسرا اہم کام یہ کیا کہ دیوتاؤں کے لئے زیارت گاہیں تعمیر کرنی شروع کر دیں یہ زیارت گاہیں ”مہادان“ کہلائیں۔ ان سے عقیدت کا اظہار کرنے کے لئے بادشاہ اور طبقہ امراء کے لوگ نہ صرف زیارت کے لئے آنے لگے بلکہ انہیں قبیلی تھائے اور جاگیریں بھی دینے لگے۔ اس کے بعد حکمرانوں نے اپنے سپرست دیوتاؤں کے بتوں کو ان زیارت گاہوں میں رکھنا شروع کر دیا۔ جب سیاست اور مذہب کا یہ ملاب ہوا، تو اس کی مدد سے ہندوستان کے حکمرانوں نے اپنی سلطنت کی حدود کو پڑھانے اور اپنے اختیارات کو وسیع کرنے میں سرگرم حصہ لیا۔ چنانچہ برہمن، مندر، اور دیوتا، بادشاہ کے حامی و مددگار بن گئے بادشاہ کو مالی امداد اور تحفہ تھائے دیوتاؤں سے عقیدت کے طور پر اسے الٰہی قوتون کا نمائندہ بنا دیا گیا۔

یہ وہ مذہبی کلچر تھا کہ جو مغربی بنگال میں پروان چڑھا، اس نے مغربی بنگال کے معاشرے میں جو روایات اور ادارے بنائے اس کی وجہ سے، یہ اس پوزیشن میں تھا کہ بیرونی ثقافتی اور مذہبی عناصر کا مقابلہ کر سکے، جبکہ اس کے بر عکس مشرقی بنگال کا معاشرہ مستحکم اور پائیدار نہیں تھا میں اور اس کے مقابلہ کر سکتے کہ جو ریاست کی طاقت سے دور اپنے رسم و رواج کے پابند تھے۔ برہمن ازم کو بھی یہاں وہ قوت اور اقتدار نہیں تھا کہ جو مغربی بنگال میں اس نے حاصل کر لیا تھا۔ اس وجہ سے مشرقی بنگال کے لئے بیرونی عناصر سے مقابلہ کرنا مشکل ثابت ہوا۔ جب یہ علاقے مسلمانوں نے فتح کئے، اور یہاں اسلام آیا تو اس کے مزاحمت کرنے والے ادارے یا روایات کمزور تھیں۔

شمال مغربی بنگال کی فتح شاہ الدین غوری کے عہد میں اس کے ایک غلام اختیار

الدین بختیار خلی نے 1204 میں کی تھی۔ جب فتوحات کے نتیجے میں مسلمانوں کا پھیلاوہ ہوا، تو ان کی علمات میں قلعہ، مسجد، نکشہ اہم اوارے تھے۔ فوج وہ تنظیم تھی کہ جس کی بنیاد پر طاقت و اقتدار کو قائم رکھا جاتا تھا۔ مسلمانوں کی یہ علمات خطبہ اور سکھ کی شکل میں تھیں کہ جو حکمران کی اتحارثی کو ظاہر کرتی تھیں۔

جب شمالی ہندوستان میں ترکوں نے اپنے اقتدار کو مستحکم کر لیا، تو اس کے بعد سے بنگال اور شمالی ہندوستان کے درمیان اقتدار کے لئے کش کش رہی۔ دہلی بنگال کو اپنے قابو میں رکھنا چاہتا تھا، جب کہ بنگال اپنی خود محترمی کا حامی تھا۔ اس وجہ سے چودھویں اور پندرہویں صدیوں میں یہاں کے حکمران شمالی ہند سے اپنا رشتہ رکھنے کے بجائے کلچرل طور پر مکہ، مدینہ، اور قدیم ایران سے تعلقات رکھ کر اپنی آزادی کو برقرار رکھنا چاہتے تھے۔ بنگال کے حکمران سلطان سکندر نے خود کو ایران اور عرب کے بمقابلہ پادشاہوں میں سے ایک کہا، اور اس میں شمالی ہندوستان کو شامل نہیں کیا۔ اس کے لئے غیاث الدین اعظم شاہ نے حافظ شیرازی کو بنگال آنے کی دعوت دی۔ ان رحمات سے پتہ چلتا ہے کہ بنگال کے مسلمان حکمران خود کو ہندوستان سے دور رکھ کر سیاسی اور ثقافتی طور پر عرب و ایران سے وابستہ رکھنا چاہتے تھے۔

ابتدائی دور میں بنگال کے مسلمان حکمرانوں کے لئے یہ لازمی تھا کہ وہ ہندوؤں سے تعاون حاصل کریں، خاص طور سے ریوبیو کے معاملات میں، اور دور دراز کے علاقوں میں اپنے تسلط کے لئے ہندو امراء کی حمایت لازمی تھی۔ لیکن جب یہاں صوفیاء اور علماء کی آمد ہوئی، تو انہوں نے حکمرانوں اور مقامی باشندوں کے اس تعاون پر احتجاج کیا۔ فردوسیہ سلسلہ کے ایک صوفی بزرگ مولانا مظفر شاہ نے (وفات 1400) نے سلطان غیاث الدین اعظم شاہ سے کہا کہ:

مفتوح کافر لوگ، اپنے سروں کو جھکائے، اختیارات اور اتحارثی کے ساتھ اپنے زمینوں کا انتظام سنبھالے ہوئے ہیں۔ یہی نہیں بلکہ انہیں اس اسلام کی سرزین میں مسلمانوں کے اوپر بھی انتظامی اختیارات دے دیئے ہیں جس کی وجہ سے وہ ان پر حکم

بھلاتے ہیں۔ اس نعم کے مغلات کو بھل نہیں ہوتا بھائیتے۔  
 لیکن باہول، سینا یا ضمرو بیاست اور غفات کے تحت بھل کے حکماء انہی نے ابتدا کی  
 ایرانی اور عرب مسلمات و رسمات کو ترک کرنا شروع کر دیا اور انہی کی جگہ بھل مسلمات  
 القیار کرنا شروع کر دیں کیونکہ سید و مسلمات نہیں کہ جنہیں عام لوگ آہنی سے بچتے  
 تھے۔ بھل آہنی کے وقت بھل کے بیان سے اشنان کرنا اور راجہ کا خطاب اختیار کرنا۔  
 اس کے بعد ایشن بھل میں صوفیاں کی آمد اور ان کے اثرات کا جائزہ لیتے  
 ہوئے اس کی طرف اشنان وی کرتا ہے کہ ابتدا کے درستین حوضیں ہوتا بھل آکے وہ بھل  
 کے ان دور دہزادے کے ملاقوں میں لگتے کہ بھل بقاہل آباد تھے، سید و محدث اور بدھ  
 مت سے بالتفہ تھے، اس لئے صوفیاء کو ان تقلیل میں لپیٹا اثر و رسوخ کو قائم کرنا  
 اشنان ہو گیا۔ ان کے روشنی اثرات کی وجہ سے دور دہزادے کے ملاقوں میں رینے والے  
 بقاہل مسلمان ہوتا شروع ہوئے۔ ان صوفیاء نے نہ توجہ کیا اور نہ ہی یہ سماں  
 کھلائے۔ اس کے پر عکس النہوں نے پرمیں طریقہ سے رہ اکر لاؤگوں کو اپنی بتاب  
 راغب کیا۔

ایشن بھل میں مسلمانوں کی آمد کے اثرات کا جائزہ لیتے ہوئے لکھتا ہے کہ ایک  
 نوازن کے درستین بھلات کو صاف کر کے ایشن کو تکالیف کا شہر بنایا اور بھل بقاوی کے  
 لحیجہ ہر طرف پھیل گئے، دوسرے کرنی کو دلچسپی دیا جس نے تجارتی طور پر پورے  
 بھل اکملین میں بلا دیا، پھرندی کے مکون کے لئے پھرندی بسا اور جنین سے آتی تھی،  
 تیسرا پیڑے کی عصافت میں بھل اکمل کی پیداوار کو بڑھایا۔ تجارتی اور زراعتی مرگریوں  
 کی وجہ سے بھل تجارت کا اہم مرکز بن گیا۔ مسلمانوں نے ہوشیر بنائے ان میں  
 المکفرتی (1204) یا زوا (1342) گور (1432) مشور ہوئے ان کے خلاوہ ست گاؤں، خار  
 گاؤں اور بھلگنگ عجی مشور ہوئے۔

مسلمان معاشرے میں اہم ملاقوں میں سید، مغل، اور پھلان تھے۔ جو کہ عرب  
 وسط ایشیا اور الفتحی ملاقوں سے بھل آکر آباد ہوئے تھے پوئکہ ان کا تعلق حکماء  
 بھل سے تھا، اس لئے یہ مذهب کے ذریعہ مفتود الگوں پر اپنے اثر اور القیار کو قائم

رکھنے پڑا ہے تھے اور اس لیپر افروں کا انظہار کرتے تھے کہ کافروں اور مشرکوں کو کیوں کر اعلیٰ عناد سے دیکھنے لگتے ہیں۔ خداوند طور سے شالیہ نہدوستان کے صوفیانہ اور علامہ والیہ نہدوستان کا انظہار کرتے ہوئے، وہاں کے مسلمان حکمرانوں کو والیہ آمادہ کرتے تھے کہ وہ بگلداری پر حملہ کر کے والی سے کفر کو ملا جائیں۔

مسلمان معاشرے کے بر عکس، ہندو، معلم شہرو مفترج ہو، چکا، تھا۔ جب بگلداری پر سچا خلداں کو، مکشته، ولیٰ قوانین کے ساتھ ہی، بر عکس شالیہ علاقوں میں پہنچا کہ غرض سے چلے گئے لیکن وقت کے ساتھ ساتھ یہ لوگوں کی آئے اور مسلمان حکمرانوں کی ملاؤ میں داخل ہوئے۔ بر عکس لوگوں کو اپنی قدر کے لئے سب سے کم ضرورت تھی، جب کہ حکومت کو ان کی اتفاقی مطاعتیں کیں، اس لئے ان دونوں کے مفاد نے اپنیں ایک دوسرے سے تعلق رکھنے آمادہ کیے۔

اس کے علاوہ ہندو، معلم شہرو، کی ایک دیوبی یادیو ہما کو، نیسیں بانت تھے بلکہ ہر علاقہ کے علیحدہ دیوبیا تھے جیسا کہ وہ سے بیکار بھی خیال استو افکار کا بھی اڑ تھا۔ اس مرحلہ پر ایعنی اس سوال کا جواب تلاش کرتا ہے کہ اس ماحول میں کہ وہ باستکی وجہ سے بگلداری پر اسلام پختیاں کیاں لوگوں کی وجہ سے کہ جو بیان بھرت کر کے آئے تھے یا تلوار سزدھ سے، جسرو تشدید کے زیر یا شامی خلداں اور کہ سب سے کلوجہ سے، یا بچلی ذات کے لوگ مساوی اور بادقاں، حیثیت حاصل کرنے کی وجہ سے مسلمان ہوئے ایعنی کافر کا نظریہ ہے کہ نگالی، بخوبی، سعید اور بخوبی میں جو لوگ مسلمان ہوئے، ان کا تعلق ان قبلوں سے تھا کہ جو بہمن ازم اور ہندو ازم کے تسلط میں نہیں تھے جیسے بخوبی میں جلد، بگلدار میں راجح بنی پوہ، چھال اور تقدیم۔ اس کے بر عکس اگر کافر میں کوئی لوایہ میں کہ جان بر عکس ازم کا تسلط تھا وہاں تبدیلی نہ جب بستکم ہوا۔ چونکہ علاقائی خطوں میں بر عکس ازم کفر تھا اس لئے اسلام کو والیہ پھیلنے میں رکاوٹ کا بامعاذ نہیں کرنا پڑا۔

1872ء میں جب بگلدار میں مردم شہرو، ولیٰ قوانین سے والیہ مسلمانوں کی اکثریت مہبھت، ولیٰ اس لیپر اگریز افروں نے قیامت آرائی کی کیسے لوگوں کی سپاہی تقریق کی

وجہ سے مسلمان ہوئے، جبکہ بنگال کے مسلمان اشراف کا نقطہ نظر یہ تھا کہ یہ لوگ بہترت کر کے آئے ہیں، یا اپنی ذات کے لوگ مسلمان ہوئے ہیں۔ اس پر زیادہ نور دیا گیا کہ بنگال کے مسلمان غیر ملکی ہیں مقامی نہیں ہیں۔ 1895ء میں خوند کار فضل ربی نے ایک پیغامت لکھا۔ ”بنگال کے مسلمانوں کی اور یہاں“ اس میں لکھا کہ یہاں پر مقامی لوگوں کو زبردستی مسلمان نہیں کیا گیا، بلکہ یہ مسلمان ان لوگوں کی اولاد ہیں کہ جو غیر ملکوں سے یہاں پر آئے۔ ان لوگوں نے یہاں رہتے ہوئے مقامی کلچر کو اختیار کر لیا۔ (1947ء کے بعد یہ نظریہ ہندو مسلم اتحاد کے لئے ضروری تھا)

اگرچہ بنگال میں مسلمان تجارت کی غرض سے عبادی دور میں آئے، مگر یہاں پر اسلام سمندر کے راستے سے نہیں آیا جیسا کہ مشرق بعید میں ہوا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ تاجر جو یہاں تجارت کرتے تھے، ان کا مسلک شافعی تھا، اگر ان کے ذریعہ یہاں اسلام آتا تو لوگوں کا مسلک بھی شافعی ہوتا، مگر اکثریت حنفی ہے کہ جو شمالی ہند کے مسلمانوں کا مسلک ہے۔

بنگال کے جو لوگ آہستہ آہستہ مسلمان ہوئے، اور یہ عمل عمد مغلیہ میں جا کر پورا ہوا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ مشرقی بنگال کہ جہاں اسلام پھیلا، وہاں سیاسی و معاشی استحکام نہیں تھا۔ یہاں آبادی قبائل پر مشتمل تھی کہ جو مرکز میں شامل ہونے پر تیار نہیں تھے، اس لئے نیک دینے سے انکار کرتے تھے، اور حکومت سے بھیشہ بغاؤتیں کرتے رہتے تھے۔ مشرقی ڈیلٹا میں مسلمان پیر اور صوفی آکر آباد ہوئے، یہاں انہوں نے جنگل کاٹ کر زمین کو صاف کیا اور چاولوں کی کاشت کرائی، ان کی موجودگی کی وجہ سے وہ قبائل کہ جو کاشت کاری کی وجہ سے کسان بن گئے تھے، وہ مسلمان ہونا شروع ہوئے۔ سولہویں سے بیسویں صدیوں تک ان پیروں کی کرامات اور روحانی فوض کی یادیں لوگوں میں مقبول تھیں جن میں ان کا جنگلوں میں رہنا، جانوروں کو مطیع کرنا، روحانی طاقتون کا ہونا وغیرہ شامل تھیں یہ وہ زمانہ تھا کہ جب بنگال میں مغل حکومت قائم ہو چکی تھی۔ مغل مرکز سے مسلک ہونے کی وجہ سے یہاں تجارتی منتہیوں کو فروغ ہوا تھا، بحری تجارت کی وجہ سے پرنگیزی و ڈچ، گجراتی، پنجابی اور آرینی

تاجریں آ رہے تھے۔ چاندی کی ادائیگی کی وجہ سے لوگوں میں خوش حالی آ گئی تھی۔ مغل ریاست دو طرح سے لوگوں کو آپس میں ملا رہی تھی :

-1 طبقہ اعلیٰ کو سیاسی نظام کے تحت کہ جس میں راجاوں اور حکمرانوں کو اختیارات دیئے گئے تھے اور انہیں منصب واری کے نظام سے جوڑ دیا تھا۔

-2 زراعتی زمین میں اضافہ کے ذریعہ، جنگل کی زمینوں کو قابل کاشت بنانے کا کر، ان پر خانہ بدوش قبائل کو آباد کرنا۔ ریاست کی جانب سے زمین کو قابل کاشت بنانے پر رعایتیں دی جاتی تھیں، مثلاً کاشت کے لئے ہل دیئے جاتے تھے اور زمینداروں کے حقوق کا تعین کیا جاتا تھا ان دوز دراز کے علاقوں میں مسلمان برادری نے مسجدیں، مقبرے اور زیارت گاہیں تعمیر کرائیں کہ جو نئے مسلمان ہونے والوں اور ہندوؤں کے لئے باعث برکت بن گئیں۔

ایشن کا کہنا ہے کہ مذہب کی یہ تبدیلی اچانک نہیں ہوئی، بلکہ اس کے تین مرحلے تھے :

-1 داخل ہونے کا عمل، اس مرحلہ پر ہندو اور مسلمان اپنی مذہبی رسومات کو آپس میں ملا دیتے تھے۔

-2 عقیدہ کی گرامی (Intensification) کہ جس میں مسلمان ہونے کے بعد نئے مذہب اور اس کی عبادات پر پوری طرح اختیار کر لیا جاتا تھا۔

-3 علیحدگی، اس میں مسلمانوں کی علیحدہ شناخت ابھاری گئی، اصلاحی تحریکوں نے مسلمان برادری کو ہندوؤں سے علیحدہ کر دیا۔ اب ہندی و بنگالی ناموں کی جگہ عربی نام رکھے جانے لگے۔

ایشن اس پورے مطالعہ سے یہ ثابت کرتا ہے کہ مشرقی بنگال میں اسلام پھیلنے کی وجہ صوفیاء اور پیروں کی وجہ سے ہوا کہ جو جنگلوں میں جا کر آباد ہوئے اور وہاں زمین کو قابل کاشت بنانے کا کر، قبائل کو کسانوں میں تبدیل کر کے، انہیں آہستہ آہستہ اسلام سے متعارف کرایا۔ بنگال میں اسلام کا تصور وقت کے ساتھ ساتھ بدلتا رہا، مثلاً تیرہویں صدی میں حکمران ترک طبقوں کا اسلام، ان کے ساتھ چشتیہ سلسلہ کے صوفی تھے کہ جو

شروع میں آباد تھے۔

دوسرے مرحلہ میں مغل انتظامیہ کے عہدیہ ائمہ جن کے ساتھ فتح اور تاجرو  
تھے اپنے ساتھ اپنی لیگے کر آئے اور اشرف کا طبقہ پیدا کیا مگر ان کا سیاسی  
نظم سکھا رکھا۔

تیرسے مرحلہ میں سرہوین اور اللہوین صدی میں اسلام کے بیان شراف نہیں  
تھے بلکہ صوفی تھے کہ جنہوں نے کمالوں کو مسلمان کیا اس لئے بگالی میں اسلام  
زراعی نظریہ حیات سے مل گیا اس نے مقامی روایت کو اس قند اپنے میں ضم کر لیا  
کہ علم لوگوں کے لئے اسلام غیر ممکن نہیں رہا بلکہ مقامی نہ سب من گیا۔

## عجیبی خلفانہ اور تاریخ کا نیا نقطہ نظر

ڈاکٹر مبارک علی

تاریخ دو طرح سے اپنی ساخت اور بھیت میں تبدیلی لاتی ہے۔ ایک تو اگر نئے مسودے یا دوسرا تاریخی مولو و متبیب ہو جائے جو کہ ماہنی کے بارے میں اور زیادہ معلومات فراہم کرے۔ اس کے نتیجہ میں تاریخ میں جو خلاء رہ جاتے ہیں، وہ بھرتے جلتے ہیں اور ماہنی کی تصویر مکمل ہوتی رہتی ہے۔ دوسرا عمل کہ جو تاریخ کو تبدیل کرتا ہے وہ نئے افکار، نظریات اور خیالات کے پیدا ہونے سے واقعات کی تاویل و تفسیر اور اس کو نئے معنی دینا ہوتا ہے۔ موجود جس باحول میں رہتا ہے وہ اسے متاثر کرتا ہے، لہذا جب وہ حالی کی روشنی میں ماہنی کو دیکھتا ہے تو اس کو ایک نیا قلب اور نئی شکل دیتا ہے۔

اکثر ایسا بھی ہوتا ہے کہ تاریخ کو اگر شکست اور صداقت سے نہ لکھا جائے تو یہ لوگوں کو موقع دیتا ہے کہ وہ واقعات اور شخصیتیں کو اپنی مرضی و خواہش کے مطابق ڈھال لیں۔ اس صورت میں اصل واقعہ اور شخصیت روایات کے دائروں میں گم ہو جاتی ہے اور تاریخ حقیقت سے دور کرنا صرف لوگوں کا ہی کام نہیں ہوتا ہے بلکہ حکمران طبقے بھی اپنے مفلوات کے تحت تاریخ کو مصلحت پر لئے رہتے ہیں۔

ان حالات میں موجود کے لئے یہ مشکل ہوتا ہے کہ وہ ان روایات کو جو کہ واقعات کے گرد تسبیب تھے جسم گئی ہیں، انہیں ایک ایک کر کے اتارے اور اصلیت کو سامنے لائے۔ ایک وقت وہ بھی آتا ہے کہ جب معاشرے کا یہ ذہن جاتا ہے کہ ان کی تخلیل شدہ تاریخ کو اس شکل میں رہنے دیا جائے اور اصلیت کو ظاہر نہیں کیا

جائے۔ کیونکہ اس صورت میں اصلیت ان کی اس رومانوی تخلیل کو توڑ دے گی کہ جو عرصہ دراز سے بنی ہے، اور یہ امران کے لئے انتہائی انتہا ناک اور تکلیف وہ ہو گا۔ اسلامی تاریخ نفسی بھی برابر وقت کے ساتھ بدل رہی ہے۔ اس میں نئے فقط ہائے نظر آ رہے ہیں، واقعات کو نئے سرے سے لکھا جا رہا ہے۔ مورخ اس بات کی کوشش کر رہے ہیں تاریخ جو روایات اور واقعات کے انبار میں دبی ہوئی ہے، اسے صاف و ستمراہا کر اس کو ایک نئی شکل دی جائے۔

اس سلسلہ میں اسلامی تاریخ کا سب سے اہم عہد عباسی دور حکومت ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ اس عہد میں باقاعدہ تاریخ نویسی کی ابتداء ہوئی، اور مورخوں نے تفصیل کے ساتھ واقعات و روایات کو بیان کیا ہے۔ اس لئے جہاں تک تاریخی مواد کا سوال ہے وہ اس عہد کے اور بعد کے آنے والے مورخوں کے ہاں پوری طرح سے موجود ہے۔ تاریخی مواد کے ساتھ ساتھ اس دور میں جو ادب تخلیق ہوا، اس نے بھی حکمرانوں، طبقہ امراء، اور معاشرہ کے بارے میں تفصیل سے مواد فراہم کیا ہے، مگر تاریخ کے بر عکس ادب نے واقعات اور شخصیتوں کو اپنی مرضی کے مطابق بدل دیا ہے۔ عباسی عہد مورخوں کے لئے کئی لحاظ سے اہم ہے، امیہ خاندان میں اگرچہ بادشاہت آگئی تھی، مگر اس نے عربی خصوصیت اور کردار کو بالقی رکھا تھا۔ عباسی عہد اس لئے قابل ذکر ہے کہ اس میں عرب و غیر عرب مل گئے۔ اور ایک ایسا کلچر پیدا ہوا کہ جس میں سب کا حصہ تھا۔ معاشرہ کی اس تبدیلی کی وجہ سے مورخ عباسیوں کے اقتدار میں آنے کو ”انقلاب“ کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔ ایک ایسا انقلاب کہ جو اسلامی معاشرے کے اندر بنیادی تبدیلی لے کر آیا۔ اس وجہ سے عباسی حکمرانوں نے ابتداء میں اپنے لئے جو خطابات اختیار کئے ان سے ایک نئے عہد کی آمد اور کامیابی کا اظہار ہوتا ہے، جیسے منصور، مہدی، ہادی، رشید اور امین و مامون، یہ حکمران خود کو مسلم امت کا امام سمجھتے تھے کہ جو خدا کے مشن کو پورا کرنے کی غرض سے اقتدار میں آئے تھے۔

اس مشن کی تخلیل کا اظہار نئے دارالخلافہ کی تغیرے بھی ہوتا ہے۔ دمشق سے

بغداد کو آنا انتہائی اہم تھا، یہ اس بات کا مظہر تھا کہ عباسی عربوں اور ایرانیوں دونوں کے حکمران ہیں بغداد کو جو نام دیا گیا وہ ”دارالسلام“ تھا۔ اسے چوکور شکل میں بنایا گیا تھا، اس کے چار دروازے دنیا کے چار کونوں پر حکمرانی کی علامت تھے۔

عباسی خاندان کی تاریخ کو ایک نئے نقطہ نظر سے دیکھنے کے لئے طیب البری نے عباسی تاریخ نویسی کی ایک اور تفسیر (1999) Re-interpreting Islamic Historiography میں اسے لکھی ہے۔ اس میں اس نے عباسی تاریخ پر لکھی ہوئی ہم عصر اور عباسی تاریخوں کے متنوں (Texts) کا مطالعہ کر کے، عباسی عمد کے ابتدائی خلفاء یا حکمرانوں کی شخصیتوں کے گرد جو روایات کا ہالہ بن گیا ہے اسے صاف کر کے واقعات کو ایک اور دوسری شکل میں دیکھنے کی کوشش کی ہے، اس کا لکھنا ہے کہ عباسی انقلاب کی بنیاد ریاستی خاندان کی مظلومیت اور اس روایت پر تھی کہ عباسی امن و انصاف اور خوش حالی لے کر آئیں گے۔ اس تحريك کا مرکز خراسان کا شہر ”مو“ تھا جس کے معنی ہیں ”ابھرتے سورج کی سرزمین“ اس سے یہ معنی نکالے گئے کہ نئی روشنی کا وقت قریب آگیا ہے۔

طیب البری امیہ اور عباسی خاندان کے درمیان سیاسی فرق کی وضاحت کرتے ہوئے بتاتا ہے کہ امیہ خاندان کی سیاسی حمایت قبیلہ کی عصیت پر تھی، جبکہ عباسیوں نے اس حمایت کو اپنے خاندان کے اراکین سے حاصل کیا، اس مقصد کے لئے حکومت کے اعلیٰ عمدے اور خاص طور سے صوبائی گورنزوں کا تقرر خاندان کے افراد سے ہوتا تھا ( سعودی عربیہ اس جدید زمانہ میں اس پالیسی پر عمل کر رہا ہے) دوسرے عباسی خلفاء نے ایرانی بادشاہ کے ماؤل کو اختیار کر کے، تمام اختیارات اپنے پاس رکھ لئے، اس پوزیشن کی وجہ سے خلیفہ کی حیثیت سرپرست کی ہو گئی جس کی بنیاد پر اس سے فائدہ اٹھانے والے اس کے وفاوار ہو گئے۔ عباسی خاندان نے ان جماعتوں کی بھی حمایت حاصل کی کہ جنہوں نے ان کے انقلاب میں مدد کی تھی یہ لوگ ریاست کی اولاد (ابناء الدولة) یا دعوی کی اولاد (ابناء الدعوی) کہلاتے تھے۔ جب برکتی خاندان کو انتظامی امور میں اختیارات ملے تو اس کی وجہ سے عرب اور ایرانیوں کا آپس میں اشتراک ہو گیا۔

طیب البری نے اپنی کتاب میں ابتدائی عباسی خلفاء کی شخصیت کو ہم عصر ماذدوں

کی روشنی میں دیکھا ہے وہ اس بابت کی جنگبندی کرتا ہے کہ کس طرح سے قصوں، کماتیوں اور رولایت کے ذریعے سے شخصیوں کو رومناکی مانویا جاتا ہے۔ خداوند کے طور سے ہارون رشید افسوس کے ذریعے سے ایک ایک شخصیوں تبدیل ہو، گیا ہے کہ جو تاریخی ہارون رشید سے با بلکل مختلف ہے۔ الف. یعنی بیان میں ہارون رشید کا محمد خوش حال، دوستی کی فرماں لی اور تندیب و شفاقت کی شاشکی کا خود ہے۔ ہارون الد قصوں اور کماتیوں میں علم و ادب کا سرورست، تہجیب کا بھروسہ اور فیاض و حنفی کے روپ میں ابھرتا ہے۔ وہ ایک سال جلوپ جلتا ہے تو توہ سرے سال جو چیرے ہارون رشید کا نیکی کروار اس کے مرغی کے بعد ابھرنا، اس کی وجہ سے تھی اس کے جانشیوں کا عمد سیار اتری اور بے جھٹکی کا ذرا نہ تھا۔ ایشور، ماہون کے درمیان خلف جنگی نے معاشروں کو تقسیم کر دیا تھا۔ ماہون کے دور حکومت میں مطلق قدر ان کی تبلیغ نہ علماء کو ہراسان کر دیا تھا اس لئے ہارون کا خود لوگوں کے لئے پر امن اور خوش حال کا زناہ بن گیا۔ ہارون ایک رواتی تہجیب کا مامنن والا اور علماء کی سریعیت کرنے والا ہو گیا۔ جبکہ ماہون عقلیت پرستی اور معقول کا معلمی بن کر ابھرنا۔

مورخوں نے کو شش دل کی ہے کہ ہارون کی شخصیت پر جو تحسین جی ہوئی ہے، ان کو ایک ایک کر کے اتاریں اور اس کے عمد کو افانیوں سے آزاد کر کے تاریخ کی روشنی میں سامنے لائیں۔ مکہری وات نے عبادی افلاطوب کے بارے میں لکھا ہے کہ ابتدائی زمانے میں علماء اور ایرانی بیورو کریشن کے درمیان کثرت مکث ہوئی، علماء چلیتے تھے کہ خلیفہ کو شریعت کا پابند بنا کر رکھا جائے، جبکہ ایرانی جماعت جو کہ عبادی افلاطوب میں سرگرم عمل تھی، وہ خلیفہ کو ایرانی پادشاہ کے مثال پر یا قتیل اور مظلوم العمال، مانا چلیتے تھے۔ آخر میں انہیں ہی کامیابی ہوئی، اور علماء کو اس تسلیم میں ہزیست کا منصب کرنا۔

پڑا۔

طیبہ البری کا کہنا ہے کہ ہارون نے علماء کی مخالفت مولیٰ نہیں لی۔ اس نے انہیں یہ اجازت دی کہ وہ اس پر تعمید کریں، مگر اس کے بعد میں اس نے علماء کی سریعیت کی اور ان کو اپار میں عوست دی۔ لیکن علماء اور بیورو کریشن کے درمیان یہ

سرگشی جہاڑی رہی۔ اس کا انقلاب عجائبِ خلیفہ اور اس کے برلنی وزیر سے ہوتا ہے۔  
 الگچہ المانیوں نے انقلاب تقول کر لیا تھا، مگر عرب الب تک اپنی شک و شبہ کی نظر  
 سے بیکھتے تھے اور ان پر زندقی ہوئے کہ الامم ان کا کراپل کر انہیں نقل کر دیا جاتا تھا۔ یعنی  
 بریکیوں کے ساتھ ہوا کہ عجائبِ خلیلان نے ان کی مقیومیت اور ان کے اختیارات کو  
 بیکھتے ہوئے اپنی اپنی سیاست کے لئے خطرہ بھجا اور اس کے نتیجے میں اس  
 خلیلان کو بھیول دیا گیا۔ اللہ لا ہاؤں کی حکومتی تصویری المہر کرائی ہے اس میں دلیک  
 بیکھدا ہوا سیاستدان ریز کھلڑا اور ربانی نہ فرد نظر آتا ہے کہ جس نے سیاستی مفارکات  
 کے تحت اپنی پوزی پالیسی کی تکمیل کی۔ علماء سے بکار کے جملے سے سرگشی کے ذریعہ  
 اللہ کی حکومتی معاصل رک۔ عوام کے مسائل اور ان کے خیالات جوانی کے لئے بھیں  
 بدل کر ان کے درمیان بہانا شروع کیا۔ علماء کو دیباڑتیں دلا کر ان کے وعظ خلیفہ اور  
 ان کے بیان پر دوستھا۔ موذخوں نے اس سلسلت میں بہت سی ولایات کو بیان لکھا ہے۔  
 خلیل طبری نے ایک واقعہ لکھا ہے کہ الیکسیاں اپنے الحکم نے دیواروں کی  
 پیاس لگی اور اس نے بیان کا گلہاں مغلیاً اٹھی وہ لسہیاں اپنی بھاتا کہ اپنے الحکم نے  
 کہا اکہ امیر المؤمنین، اگر اکپ کو سیاہی نہ لئے اور پیاس کی غرض سے اکپ کو اس کی  
 شہیدی ضرورت ہو تو اکپ اس کے بدمیں کیا قیمت ادا کریں گے۔ خلیفہ نے کہا کہ اپنی  
 ادھری سلطنت جب خلیفہ اپنی دلی بکار کر تو اس نے دہرا سوال کیا کہ الگیں بیانیں ہو اکپ  
 نے بیا ہے اگر اسے اکپ خارج نہ کر سکتیں تو اس کے بدمیں اکپ کیا قیمت ادا  
 کریں گے اتو خلیفہ نے کہا کہ اپنی پوزی سلطنت اس پر اس نے کہا کہ جس سلطنت  
 کی قیمت بیان کا ایک گلاں ہو، کیدا وہ اس تکامل ہے اکہ اس کے لئے تکلیف اور اقتض  
 برداشت کی جائے۔ اس پر ہاؤں خوب روی۔

اس قسم کی ولایات کے ذریعہ موذخوں نے خلیفہ اور علماء و قیاد کے درمیان ایک  
 قرعی تعلق کو تھا ہے۔

این امور نامون کے درمیان غلطانہ بیکی عجائبِ محمد کا الیک اہم واقعہ ہے۔ عام طور  
 سے تاریخ میں شکست خوردہ اور ہمارے ہوئے افراد کو کوئی بے عنست مقام نہیں دیا جاتا

ہے۔ تاریخ فاتحین اور کامیاب لوگوں کا ساتھ دیتی ہے۔ اس لئے جب ہم عصر مورخ امین اور مامون کے درمیان مقابلہ کرتے ہیں، تو اس میں امین کے کردار اور اس کی شخصیت کو منفی انداز میں پیش کیا جاتا ہے کہ جو سیاست سے ناپلد، عیش و عشرت اور شراب کا ولدادہ، اور انتظامی امور سے بے پرواہ تھا، اس کے مقابلہ میں مامون داش مند، پاکیزہ کردار کا مالک، اور سادہ طبیعت کا انسان تھا۔ (یہاں دارالشکوہ اور اورنگ کے درمیان جو فرق ہے، اس میں ممائیت پائی جاتی ہے)۔ خانہ جنگی میں اس کو شکست ہوتی ہے، اور پھر جس طریقہ سے اسے قتل کیا جاتا ہے، وہ سبق آموز واقعہ بن جاتا ہے شکست کے بعد، "تھکا ہوا" ختنہ اور بدحال شخص کہ جس کا لباس پہنا ہوا ہے، جس کا ساتھ سب چھوڑ چکے ہیں جب قاتل اسے قتل کرنے آتے ہیں تو وہ اپنا وفاع تکیہ کے ذریعہ کرتا ہے، مگر قاتل اسے بے رحمی کے ساتھ قتل کر دیتے ہیں۔ ایسا محسوس ہوتا ہے کہ مورخ واضح طور پر تو اس پر تقدیم نہیں کرتے ہیں۔ مگر اس پورے واقعہ کو جس ڈرامائی انداز میں وہ بیان کرتے ہیں، اس کی تہہ میں ان کی ہمدردی واضح نظر آتی ہے (یہاں بھی دارا کے قتل کو ممائیت کے طور پر پیش کیا جا سکتا ہے)

یقیناً عوام میں امین کے اس بے رحمانہ قتل پر غم و غصہ کا اظہار ہوا ہو گا۔ لہذا مورخ اس کے قتل کی ذمہ داری مامون کے بجائے اس کے جزن طاہر پر ڈالتے ہیں کہ جس نے مامون کے حکم کے بغیر امین کو قتل کرایا۔ اس کے بعد سے عبایی خاندان میں یہ روایت پڑ گئی تھی کہ اگر کسی عبایی تخت کے دعویدار کا قتل ہوتا تھا تو اس کا مردہ جسم علماء کو دکھلایا جاتا تھا، تاکہ یہ ثابت کیا جائے کہ مرنے والے کو اذیت دے کر نہیں مارا گیا ہے، بلکہ اس کی موت فطری ہے۔

اس جنگ کے سلسلہ میں مورخوں نے جو روایات بیان کی ہیں، ان میں کوشش کی گئی ہے کہ مامون کو اس کا ذمہ دار نہیں ٹھہرایا جائے، بلکہ اس کی ذمہ داری امین کی بھی نہ ہو، اس کے بجائے اس کے وزیر فضل بن ربع کو مورد الزام ٹھہرایا گیا ہے۔ دوسری طرف مامون کی جانب سے جنگ کی ذمہ داری اس کے وزیر فضل بن سل پر ڈالی گئی ہے۔ تاریخ کے اس نقطے نظر سے دونوں بھائی موصوم ٹھہرتے ہیں۔ کچھ مورخ

اس کی ذمہ داری عمدیداروں، اور امراء پر ڈالتے ہیں کہ جو دونوں جانب سے اپنے مفادات کی تکمیل کے لئے اس جنگ میں الجھئے۔ جنگ کے فوراً بعد امین و مامون کے حامیوں کے درمیان تصادم رہا۔ امین کے حامیوں نے کہا کہ اس نے جنگ کے دوران مامون کے دو بیٹوں کی حفاظت کی تھی کہ جو اس وقت بغداد میں تھے۔ اس نے بھائی کے ساتھ عخنواد درگزد کی پالیسی کو اختیار کے رکھا۔ اس پر مامون کی جانب سے پروپیگنڈہ کیا گیا کہ وہ بھی معافی کے معاملہ میں برا فیاض ہے۔

طیب البری ہارون اور مامون کے درمیان مقابلہ کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ ہارون تاریخ میں رومانوی شخصیت کے طور پر ابھرتا ہے، جب کہ مامون علم و ادب کی سرپرستی کرنے والا، عقلیت پرستی کا حامی، دارا حکم کا بانی کہ جہاں یونانی کتابوں سے ترجمے ہوئے۔ معتزلہ فرقہ کا محافظ کہ جس نے معاشرے میں مذہبی تجھ نظری اور انتاپندی کے خلاف آواز اٹھائی، اور رواداری اور روشن خیالی کا پرچار کیا۔ مامون نے معتزلہ کے اثر میں آکر ”غلق قرآن“ کے بارے میں جو روایہ اختیار کیا، اس کی وجہ سے وہ راجح العقیدہ جماعتوں میں سخت ناپندیدگی کا باعث ہوا۔ اس نے مذہبی معاملات میں جو دخل دیا، مثلاً وہ فقہ کو قانونی حیثیت دینا چاہتا تھا، اور نماز میں ایک اور عکبریہ کا اضافہ کرنا چاہتا تھا، اس کی ان بدعتات کے خلاف علماء میں زبردست احتیاج ہوا۔ جب 833ء میں اس کی اچانک وفات ہوئی تو علماء نے اسے خدا کا عذاب اور قبر کہا۔

اس مخالفت کی وجہ سے مامون کی شخصیت پر جو حملے کئے گئے، ان میں سے ایک یہ تھا کہ وہ خلیفہ بطور وارث نہیں بنا، بلکہ قانونی خلیفہ کو قتل کر کے تحت پر غاصبانہ قبضہ کیا۔ چونکہ وہ اہل خراسان کی مدد سے اقتدار میں آیا تھا، اس لئے علماء اس سے بدظن تھے۔ کیونکہ یہ علاقہ بغاوتوں کی وجہ سے مشہور تھا کہ جو اسلام کے استھنام کے لئے خطرے کا باعث تھیں۔ مذہب کی محفوظ جگہیں مکہ، مدینہ، کوفہ، دمشق اور بغداد تھیں، خراسان کا علاقہ نہیں۔ اس نقطہ نظر سے عربوں اور ایرانیوں کے درمیان جو تضادات تھے وہ پوری طرح سے نظر آتے ہیں۔ لہذا علماء نے مامون کو اسلام سے ہٹا ہوا، ”گمراہ“ اور شریعت کا دشمن کہا۔

امامون نے اس پروپیگنڈہ کا ادھار ب دیا اور اس کا مطلعان کیا کہ وہ عربی افقلاب کے مقاصد کی تجھیل چاہتا ہے کہ جس میں بد جمیون حکومت، کلناٹ، اور انصاف کی ایجاد ہتی کو قائم کرتا ہے۔ خود کو نزدیکی سماحت کرنے کے لئے اس نے "امام العدالاء" کا خطاب اختیار کیا۔ اپنی صحی زندگی میں عادگی کو اختیار کیا، اسلامی سزاوں کا نقاو کیا، اور شراب پر پابندی عائد کی۔

طیب البری عبایی محمد کا تجزیہ کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ عربی خلافت نے تو نظمانہ بھیگی کی وجہ سے ختم ہوئی اور نہ آگے بھیگی کر ترک خلاموں کی مغاوت اور سیاست میں دخل اندازی سے اس کے تسلسل میں فرق کیا، اس نے اپنے اہمدائی دور میں جس شفاقتی، سماجی اور معاشی روایات کو پیدا کیا تھا، وہ بغیر کسی رکاوٹ کے جائزی رہیں۔ بلکہ ایک لحاظ سے یہ روایات اور زیادہ توانائی سے اس وقت ترقی پذیر ہوئیں کہ جب صوفی ای خود اختیار حکومتوں نے بفادو سے مقابلہ کرتے ہوئے علم و ادب کی سریجتی کرنا شروع کی۔ خلافت کا ادارہ چار حصیلوں تک بیانی رہا اگر خلفاء ہارون رشید کی طرح سے مکمل اختیارات کے ساتھ حکومت نہ لکھی تو فوجی ملاقات اور سیاسی القدار کی بکفر و بزی کے باوجود خلافت کا ادارہ مسلم دنیا میں نرمی اور شفاقتی ملالت کا منظر رہا اور اس کا نام بعد کے خطبے میں برابر پڑھایا جاتا رہا۔ عربی خلفاء کی بادیں آنے والی نسلوں میں نازی اور فرحت کے ساتھ جازی رہیں۔ یہ بادیں آج بھی تاریخ و ادب اور فنون میں زندہ

- ہیں -

# تاریخ کے بنیادی مآخذ

## مہمات جنگ سے کنارہ کش ہونا

روایت ہے کہ سلطان فیروز شاہ نے جو برگزیدہ خدا فرماں روا تھا، دہلی میں قیام اختیار کیا اور ملک کے انتظام کی طرف متوجہ ہوا۔ اس درمیان میں ملابر سے قاصد حاضر ہوئے اور انہوں نے بادشاہ کی بارگاہ میں فریاد کی۔ ان قاصدوں نے فیروز شاہ سے عرض کیا کہ ملک ملابر میں حسن کا گنو حکمران ہے اور ہم فیروز شاہ کی بارگاہ میں فریاد رہی کے لئے حاضر ہوئے ہیں۔

واضح ہو کہ فیروز شاہ کی تخت نشینی کے وقت فرائیں شاہی ملابر روانہ کئے گئے تھے لیکن اہل ملابر نے فرائیں شاہی پر توجہ نہ کی اور بادشاہ کی اطاعت سے اخراج کر کے بالاتفاق حسن کا گنو کو ملابر کا حکمران تسلیم کیا اور فیروز شاہ اور اس کے احکام کو نظر انداز کیا۔

حسن کا گنو تمام افعال قبیع کا علامیہ ارتکاب کرتا تھا۔ چنانچہ معترض اشخاص نے مورخ عفیف سے بیان کیا ہے کہ حسن کا گنو دربار عام میں زندہ لباس پہنتا، زیورات استعمال کرتا اور امردان ملک سے فعل قبیع کرتا۔ اللہ تعالیٰ تمام اہل اسلام کو اس فعل شنیع سے محفوظ رکھے۔

مختصر یہ کہ حسن کا گنو نے ملابر میں یہ حرکات اختیار کئے اور اہل ملک اس سے قطعاً پیزار ہو گئے۔

پکن (یمکن) مفسد، حوالی ملابر کا باشندہ تھا، یہ شخص جرار لشکر اور فیلان جنگی کے ہمراہ ملابر میں داخل ہوا اور اس نے حسن کا گنو کو زندہ گرفتار کر لیا۔

اس شخص نے حسن کا گنو کو گرفتار کر کے تمام شر کو جو مسلمانوں کا مسکن تھا، خراب و ویران کیا، مسلمان عورتیں بھی ہندوؤں کے ہاتھ میں گرفتار ہوئیں۔

الغرض اہل ملابر نے تمام واقعات فیروز شاہ سے بیان کئے اور بادشاہ نے جواب دیا کہ ابتداء میں تم نے میرے مقابلے میں بغاوت کی۔

جب خدا یگان مغفور، سلطان محمد تغلق نے وفات پائی تو میں نے فرمان اطاعت تمہارے نام صادر کیا، لیکن تم نے میری اطاعت قبول نہ کر کے دولت آباد کی راہ لی، اور حسن کاغنو کو اپنا بادشاہ تسلیم کیا۔

حسن کاغنو سے ان غال فتح صادر ہوئے اور اس طرح خدا کا قدر تم پر نازل ہوا اور اہل کفر نے غلبہ پا کر تم کو زیر و زبر کر دیا۔

اب تم مضطرب و بے نوا ہو کر میری بارگاہ میں فریاد رہی کے لئے حاضر ہوئے ہو۔ اور صورت حال یہ ہے کہ میں اور میرا تمام لشکر متواتر سفر کی وجہ سے بے حد خستہ و ماندہ ہے۔

چند روز میرا لشکر شریں آرام کرے گا اور اس کے بعد اگر حیات باقی اور خدا کا فضل و کرم شامل حال رہا تو اس نواح کا رخ کیا جائے گا۔

سبحان اللہ سلطان فیروز شاہ کس درجہ صاحب فہم و فراست تھا کہ اس نے یہ معلوم کر کے کہ لشکر شاہی خستہ و ماندہ ہے اور چند صم سر کر چکا ہے، ملابر کا سفر گوارا نہ کیا۔

غرض کہ فیروز شاہ نے قاصدوں کو معذرت کے ساتھ واپس کر دیا اور خود بدولت ملک کے انتظام میں مشغول ہوئے۔ چند روز کے بعد فیروز شاہ نے بی خواہ وزیر سے خلوت میں مهمات ملک کی بابت مشورہ کیا اور خان جمال کو اپنے راز دل سے آگاہ کر کے فرمایا کہ میرا دل چاہتا ہے کہ دولت آباد کا سفر کروں۔

بادشاہ نے خان جمال سے دولت آباد کے سفر کا ذکر کیا اور کہا کہ اگرچہ میری ولی خواہش یہی ہے کہ سفر کروں لیکن خلق و لشکر کے ضعف کی وجہ سے مجھ کو پس و پیش ہے۔

حکمران طبقہ لشکر کشی کرنے اور ممالک کو فتح کرنے کا بے حد حرص ہوتا ہے اور اس امر میں انتہائی کوشش بھی کرتا ہے۔ لیکن قدیم زمانہ اب گزر گیا اور اب جدید زمانے نے نیا دور پیش کیا ہے۔

حدیث شریف میں وارد ہے کہ ہر روز دوسرے روز سے مشاغل میں کوتاہ ہے۔ اس موقع پر وزیر نے عرض کیا۔ مملکت و فرمائی سے دو چیزیں حاصل ہوتی ہیں۔ ایک شے یہ ہے کہ رعایا کی پروش اور ملک کا انتظام کیا جائے، اور اہل اسلام کے ساتھ ہمدردی برقرار جائے اور زمیوں کو مطمئن اور امینوں کو امان عطا کیا جائے۔ دوسری چیز یہ ہے کہ کفار و اشرار کو تباہ و برباد کیا جائے اور ممالک کے فتح کرنے میں حد سے زیادہ کوشش کی جائے۔ خدا کا شکر ہے کہ حضرت کے عمد حکومت میں رعایا کی پروش، ملک کا انتظام، علاقوں کی حفاظت و نیز تمام امور ایسے اعلیٰ و عمدہ طور پر انجام پائے ہیں کہ اس کی تفسیر کسی سابق فرمائی روا کے کارناموں میں نظر نہیں آتی۔ اس کے علاوہ خدا کے فضل و کرم سے دشمنان اسلام کی تباہی و بربادی بھی اس عمد مبارک میں ہوئی ہے کہ اب شاہی لشکر اس قدر تازہ دم و قوی ہے کہ خود بادشاہ کو کسی ملک پر لشکر کشی کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔

جب کبھی کہ دشمنان اسلام کسی مقام پر فتنہ و فساد بپاکریں تو حضرت کے جال ثار و قالب اعتماد بندہ درگار کو اس فساد کے مٹانے کے لئے نامزوں فرمادیں تاکہ دیگر فتنہ انگیز افراد اس سے عبرت حاصل کریں۔

وہی کے جوار میں اکثر ممالک ایسے ہیں جہاں اہل اسلام آباد و حکمران ہیں اور ظاہر ہے کہ مسلمانوں کے مقابلے میں تکوار اٹھانے میں ایک فائدہ ہے اور دس نقصان۔

دوسرا بیت المآل مسلمانوں کو وقت پہنچانے کے لئے جمع کیا جاتا ہے، اہل اسلام کو تباہ و برباد کرنے کے لئے نہیں۔

پہلا فوج کا جو قدم کہ مسلمانوں کی طرف بڑھتا ہے اور اسلام کی ایذا رسانی کی جو کوشش کر کرتا ہے اس کا تمام گناہ خود فرمائی روا کے نامہ اعمال میں لکھا جاتا ہے۔ دوسرا بیت المآل مسلمانوں کو وقت پہنچانے کے لئے جمع کیا جاتا ہے، اہل اسلام کو تباہ و برباد کرنے کے لئے نہیں۔

تیسرا یہ کہ کئی ہزار مسلمان نیک کروار بلا کسی سبب کے محنت و مشقت میں گرفتار ہوتے ہیں۔

چوتھے یہ کہ انسان کی عمر عزیز اور اس کا قیمتی وقت بیکار گزرتا ہے اور ہر دم و قدم پر اس کے نامہ اعمال میں گناہ لکھے جاتے ہیں۔

پانچویں یہ کہ اگر ملک فتح ہو جاتا ہے تو بے شمار مستورات ذیل و رسو ہوتی ہیں۔

چھٹے یہ کہ غیر مشروع و خراب مال بیت المال میں جمع ہوتا ہے۔

ساتویں یہ کہ دیگر سلاطین کو اہل اسلام سے جنگ کرنے کا حوصلہ نہیں ہوتا۔

آٹھویں یہ کہ اس قسم کے افعال خوش خصال مسلمانوں کے درمیان پسندیدہ نہیں

خیال کئے جاتے۔

نویں یہ کہ محض ایک فضول امر کے لئے کئی ہزار دشمن پیدا ہو جاتے ہیں اور ظاہر ہے کہ کل قیامت کے روز ہر شخص کا جد اگانہ جواب دینا ہو گا۔

وسویں یہ کہ میدان حشر میں شفیع روز جزا صلی اللہ علیہ وسلم کے حضور میں ندامت و پیشیانی حاصل ہو گی۔

اس موقع پر وزیر مذکور نے عرض کیا کہ بندہ درگاہ کے خیال ناقص میں جو آیا عرض کر دیا۔

ندوی نے مختصر طور پر یہ دس گناہ حضور سے عرض کئے۔ ان کے علاوہ اگر اہل اسلام کی دیگر مضرتوں اور نقصانات سے بحث کی جائے تو اس کے لئے ایک دفتر درکار ہے۔

ایک فائدہ جو ندوی نے عرض کیا وہ یہ ہے کہ تمام عالم میں یہ خبر ضرور مشہور ہو جائے گی کہ فلاں بادشاہ نے اہل اسلام کو جبر و قرب سے اپنا فرمائی بردار بنا لیا اور چند مسلمانوں کو جو اس ملک میں مقیم تھے زیر و زبر کر دیا۔

ظاہر ہے کہ اس قسم کے قرب و غلبہ سے عند اللہ کسی قسم کا اجر و فائدہ نہیں ہے اور نقصانات بے شمار ہیں اور ہزارہا افراد دشمن ہو جاتے ہیں۔

صاحبان فہم و فرست صرف دنیاوی شریت کی خاطر اپنے کو خدا کی بارگاہ میں مردود و عاصی نہیں شمار کر سکتا۔

وزیر کی تقریر حضرت شاہ کو بے حد پسند آئی۔

وہ اپنے ارادے پر بے حد پیشیان ہوا اور چشم پر آب ہو کر کہا کہ تمہاری تقریر

قواعد جہاں بنی و اساس سلطانی پر مبنی ہے۔

بادشاہ نے اس واقعے کے بعد قطعاً طے کر لیا کہ اہل اسلام پر لشکر کشی نہ کرے

جس قدر افراود کہ بارگاہ شاہی میں حاضر تھے انہوں نے زمیں بوس ہو کر بادشاہ کو دعا دی۔

اس موقع پر فیروز شاہ نے فرمایا کہ ظاہر ہے کہ جو شخص مسلمان ہو گا اس کو غم اعمال کیوں نکرنہ ہو گا۔

بادشاہ نے فرمایا کہ دنیا کے دنیا یہ ہے، اگر انسان دنیا سے باہم ان اٹھا تو سبحان اللہ اس کے تمام افعال و کردار اور اس کے خیالات آثار، محمود و پندیدہ خیال کئے جائیں گے۔

سبحان اللہ ایسے دین دار بادشاہ اور ایسے نادر روزگار وزیر کی تعریف کی جائے۔  
خختریہ کہ فیروز شاہ نے جو مقرب درگاہ الٹی تھا، چالیس سال حکمرانی کی اور اہل اسلام کو کسی قسم کی مضرت نہ پہنچائی۔

## دوسرا باب

### فیروز شاہ کو غلاموں کے جمع کرنے کا شوق

فیروز شاہ نے بندگان درگاہ کے جمع کرنے میں بے حد کوشش و اہتمام کیا۔

بادشاہ نے اس معاملے میں اس قدر سعی و کوشش کی کہ ہر جا گیردار و عامل کے نام ایک فرمان اس مضمون کا جاری فرمایا کہ اس مقام پر جماں کہ آئین شاہی کے مطابق عارت گری کی جائے وہاں اسیروں کا انتخاب کیا جائے اور جو افرواد کہ بارگاہ شاہی میں خدمت کرنے کے قابل ہوں، ان کو حضور میں روانہ فرمایا جائے۔

ناظرین کو معلوم ہے کہ جس امر میں شہاب اولوالعزم کوشش فرماتے ہیں، وہ کس درجہ کامیاب و بار آور ہوتا ہے۔

غرض کہ ہر جا گیردار جو بادشاہ کے حضور میں حاضر ہوتا تھا، اپنی حیثیت کے مطابق چیزیں و خوبصورت غلام بادشاہ کے حضور میں پیش کرتا تھا۔

جا گیردار ان منتخب و خوب صورت غلاموں کو پاکیزہ لباس و کلاہ پہنا کر بادشاہ کے حضور میں حاضر کرتے تھے۔ یہ غلام علاوہ اس کے عمدہ موزے پٹنے، دستار اور کمر خدمت باندھے حضور میں پیش ہوتے تھے۔ یہ عام قaudہ تھا کہ جا گیردار ہر سال فیروز شاہ کی خدمت میں حاضر ہوتے تھے اور اسپان تازی و ترکی و بے شمار فیلان تو مند اور انواع و اقسام کے پارچہ چیات اور زر و نقہ کے ظروف اور ہتھیار و شتر و خپرو غیرہ ہر شے کثرت سے اپنے ہمراہ لاتے اور نادر اشیاء بادشاہ کے حضور میں پیش کرتے تھے۔

ان اشیاء کے علاوہ جا گیردار غلام بھی لاتے، کیونکہ حضرت شاہ کا حکم تھا کہ صاحبان مقطعہ جس قدر بندگان خدمت پیش کریں ان کی قیمت ادا کی جائے اور اس کو معاوضہ میں یہ رقم محسول میں مجری دی جائے۔ بلکہ بے قیاس خدمتی کا قaudہ خود سلطان فیروز شاہ نے وضع کیا تھا، سلاطین قدیم کے زمانے میں یہ دستور نہ تھا۔

ہر جاگیر دار قسم زمانے میں اپنی جاگیر سے حاضر ہوتا اور جو کچھ اس کی مقدرت ہوتی وہ لے کر بادشاہ کے حضور میں آتا، لیکن یہ رقم محسول میں وضع نہ ہوتی تھی۔ فیروز شاہ کا دور حکومت آیا اور بادشاہ نے فرمایا کہ اہل مقطعہ کے اخراجات بے شمار ہیں، اس گروہ کو رقم خدمتی معاف کر دینا بہتر ہے۔

بادشاہ نے حکم دیا کہ ہر صاحب مقطعہ جو اپنی جاگیر سے حاضر ہو اور اپنے حصہ ملک کے نفائس و تھائیں حضور میں پیش کرے، تو ان تھائیں کی قیمت محاصل شاہی میں مجری کر دی جائے تاکہ جانبین کی عزت و وقار قائم رہے اور جاگیردار بھی شاہی ملاحظہ کے قابل اشیاء حضور میں پیش کر سکے۔ غرضیکہ چالیس سال کامل یہ قاعدہ جاری رہا۔

فیروز شاہ ہر اس امیر پر جو بندگان خدمتی زیادہ پیش کرتا ہے حد نوازش فرماتا اور جو جاگیردار کہ ان بندگان پیشی کی تعداد میں کمی کرتا اس پر اسی لحاظ سے عنایت مبذول فرماتا۔

اس طور پر تمام اہلی مقطوعات کو علم ہو گیا کہ بادشاہ کو بندگان خدمتی فراہم کرنے کا بیجد شوق ہے۔ تمام جاگیرداروں نے اس کام کو دیگر امور خدمت پر مقدم خیال کیا اور چند سال میں بادشاہ نیک خصال کی سی و کوشش سے اس قدر بندگان خدمتی جمع ہو گئے کہ ان کا اندازہ تحریر و تقریر سے باہر ہے۔

جب بادشاہ کو معلوم ہوا کہ بندگان خدمت بکثرت جمع ہو گئے ہیں تو اس نے بعض کو شرمنان اور بعض کو دیپال پور اور بعض کو سلانہ اور بعض کو گجرات وغیرہ ہر حصہ ملک میں سکونت کا حکم دیا۔

بادشاہ نے ان بندگان خدمت کی پورش کے لئے وظائف مقرر کئے اور بعض افراد کے لئے اسی حصہ ملک میں جاگیر مقرر کر دی۔ دوسرے افراد جو شر میں مقیم تھے ان کی نقد تنخواہ مقرر کی اور ہر شخص کا مشاہدہ مقرر کر دیا۔

بادشاہ نے بعض افراد کو سو اور بعض کو پچاس اور بعض کو پچتیس اور تیس اور بعض کو بیس تنگے مہوار عطا فرمائے اور کسی شخص کی تنخواہ وس تنگے سے کم نہ

تھی۔

ان بندگان شاہی کو چھ، یا چار یا تین ماہ کے بعد رقم نقد خزانہ سرکار سے عطا ہوتی تھی۔

ان بندگان شاہی میں بعض نے حفظ کلام اللہ اور بعض نے دیگر علوم دینیہ کی تحصیل شروع کر دی اور بعض ہندوستان سے ہجرت کر کے شاہی حکم کے مطابق کعبتہ اللہ چلے گئے، اور بعض اشخاص صنعت و حرفت کے کارخانوں میں تعلیم کے لئے مقرر کئے گئے اور اس طرح تقریباً بارہ ہزار بندگان بادشاہی مختلف صنعت و حرفت میں لگا دیئے گئے۔

ان کے علاوہ چالیس ہزار بندگان شاہی روزانہ نوبت سواری خانہ میں حاضر رہتے تھے اور اس طرح جملہ ایک لاکھ اسی ہزار بندگان فیروز شاہی شرو اقطاعات میں جمع ہو گئے۔

فیروز شاہ ان بندگان دولت کی آرام و راحت کا خاص انتظام کرتا تھا، چنانچہ ان کی بخش و بنیاد اس قدر مضبوط ہو گئی کہ حد بیان سے باہر ہے۔  
بادشاہ اس گروہ کی پرورش و پرواخت کو اپنے اوپر واجب خیال کرتا تھا اور شاہی توجہ نے اس سلسلے کو ایسا مستحکم کیا کہ بندگان بادشاہی کے معاملات سلطنت کے کاروبار سے قطعاً "عیجہ" ہو گئے۔

ان بندگان بادشاہی کے عرصہ دار و مجموعہ دار و خزانہ دار و دیوان و چاؤش و غوری و نائب چاؤش غوری عیجہ مقرر کئے گئے۔

دیوان بندگان، دیوان وزارت سے بکلی جدا قرار پائے۔

جب کبھی بادشاہ سواری کرتا تو بندگان تیر انداز صفائحہ بستہ بادشاہ کے آگے آگے چلتے تھے۔ ان کے علاوہ بندگان تیغ دار و بندگان اورڈ اور بعض بندگان ہزارہ اپان تازی و ترکی پر سوار اور بندگان مالہے گاؤ میش پر سوار بادشاہ کے عقب میں چلتے تھے۔  
غرض کہ اس طرح بے شمار بندگان شاہی جمع ہو گئے اور اس حد تک نوبت پنجی کہ تمام کارخانے جات خاص میں ان کا تقرر ہو گیا۔ چنانچہ آب دار و شراب دار و جام دار و مطبخی و عطردار و طشت دار و چتر دار و شعشع دار و پرده دار و سلاح دار و شکرہ دار و

یوزبان دیسہ گوش وار بہل بان دستور بند و خاصہ دار و دارو دار و سُنگتاش و خاصہ دار و سقہ وغیرہ، دیگر اہل عہد محمل درون و محمل برون و تحمل خانہ وغیرہ میں یہی بندگان باوشاہی مقرر کر دیئے گئے۔

اس کے علاوہ نوبت پاس و ترناک و چوکی سفری و حضری میں بھی انہی کا تقرر ہو گیا۔

بندگان قرآن خوان کتاب خانہ و علم خانہ و گھڑیاں خانہ میں مستین کئے گئے۔

دوا دین و نیز دیوان عرض و دیوان وزارت میں بھی ان کا تقرر ہوا اور بعض

بندگان باوشاہی مقطعاً و پُرگنہ دار و شحنگان محلہ مقرر کئے گئے۔

عرض کہ کوئی مقام بندگان فیروز شاہی سے خالی نہ رہا اور حقیقت یہ ہے کہ دہلی میں کسی فرماں رو انے اس قدر بندگان دولت جمع کرنے کی توفیق نہ پائی تھی۔

سلطان علاء الدین مرحوم نے تقریباً پچاس ہزار پروردگان نعمت جمع کئے تھے اور اس گروہ میں بیش رو مبشر بھی تھے، لیکن علائی دور کے بعد خدا کی حکمت سے کسی باوشاہ کو بندگان شاہی تبع کرنے کی طرف توجہ نہ ہوئی۔

سبحان اللہ، چونکہ روز ازل خداوند تعالیٰ نے یہ مقرر فرمایا تھا کہ چند سال یعنی سلطان فیروز شاہ کے انتقال کے بعد گروہ اہل اسلام میں جنگ و جدال کا بازار گرم ہوا اور یہ امر انہی بندگان شاہی کے واسطے ظہور پذیر ہوا، اس لئے پروردگار عالم نے فیروز شاہ کو بندگان شاہی کے جمع کرنے پر متوجہ کیا۔

باوشاہ نے چالیس سال کامل بندگان دولت کو جمع کیا اور چونکہ پروردگار عالم کی مشیت و تقدیر کا ظہور ضروری و ناگزیر ہے اس لئے فیروز شاہ نے بندگان باوشاہی کا جمیع کرنا بھی اپنے فرانض سلطنت میں خیال کیا اور اس امر میں دل و جان سے سُتی و کوشش کی، یہاں تک کہ اہل مقطوع بندگان کو باوشاہ کے حضور میں پیش کرتے اور فیروز شاہ ان کو بعض امراء و ملوک کے سپرد کرتا ہا کہ ان کو تعلیم دی جائے۔

امراء ان بندگان شاہی کو اپنے فرزند کی طرح پالتے اور ان کے خور و نوش و لباس وغیرہ کا کافی انتظام کرتے اور بے حد ہمدردی کے ساتھ ان کو تعلیم دلواتے اور ہنر سکھاتے تھے۔

امراء دربار بندگان بادشاہی کی پرورش و پرواخت کرتے اور ان کو علم و ادب میں طاق کر کے بادشاہ کے حضور میں پیش کرتے تھے اور بادشاہ ان امراء پر حد سے زیادہ نوازش فرماتا۔

یہ امراء حد کو پنج گیا کہ بادشاہ کی سعی و کوشش انتہائی نے بے شمار بندگان شاہی کو جمع کر دیا اور آخر کار اس گروہ نے جگر گوشان بادشاہ کے سر قلم کر کے دربار کے سامنے آویزاں کئے، جیسا کہ سلطان محمد فیروز شاہ کے مقدمہ ذکر میں معرض تحریر میں آئے گا۔

## تیسرا باب

### خلیفہ بغداد کا خلعت

نقل ہے کہ جس طرح حضرت خلیفہ بغداد نے سلطان مرحوم محمد تغلق کے لئے حامہ روانہ فرمایا تھا اسی طرح سلطان فیروز شاہ کے لئے بھی خلعت حکومت روانہ کیا، لیکن فرق یہ ہے کہ حضرت خلیفہ نے خود سلطان محمد کے معروضہ پر خلعت روانہ فرمایا تھا اور سلطان فیروز کو بلا کسی تحیر کے اس اعزاز دینی سے سرفراز فرمایا، خلعت کے علاوہ چند مراتب عزت مریدی روانہ فرمائے۔

خلیفہ کی بارگاہ سے ہر بار تین خلعت آتے تھے، ایک سلطان فیروز شاہ کے لئے اور ایک شاہزادہ فتح خاں اور ایک خان جمال کے لئے۔

مختری یہ کہ خلیفہ کی بارگاہ سے خلعت آتا اور بادشاہ اس کا استقبال کیا کرتا تھا اور خلعت کو دونوں ہاتھوں سے لے کر اس کی آنکھوں سے لگاتا اور سر پر رکھتا۔ اس تعظیم کے بعد بادشاہ منظر عام پر ہر کہنہ و منہ کے رو برو خلیفہ زمانی ابن عمر ابن رحمان و امام وارث ملک امام البوفتحابی بکر بن الی الرسع سلیمان خلد اللہ ملکہ کا خلعت زیب بدن کرتا۔

منشور حکومت، جس میں فیروز شاہ کو حکمرانی کرنے کی قطعی اجازت دی گئی تھی اور جس میں خلیفہ نے بادشاہ کو سیدالسلطین کے خطاب سے سرفراز فرمایا تھا، پیش ہوا اور بادشاہ نے بے حد تعلیل کے ساتھ آگے بڑھ کر قدم انھیا اور فرمان کی آنکھوں سے لگا کر تاویر اپنے سر پر رکھا اور بعد کو بہ آواز بلند پڑھا۔ بادشاہ شرکی طرف واپس ہوا اور جواب بارگاہ نے صدنا بلند کی اور فیروز شاہ نے خلیفہ کے قاصدوں سے معافہ و مصافحہ کیا اور ہر شخص کے ساتھ تعظیم و نکشم سے پیش آیا۔

بادشاہ نے ہر فرد کی پرسش احوال کی اور اس کے بعد شزادہ فتح خاں کو خلعت

خلافت پہن کر خان جہاں کو بھی اس شرف سے سرفراز فرمایا۔

فیروز شاہ نے ہر فرد کو اس کی حیثیت کے مطابق خلعت عطا فرمائے اور اس کے بعد تمام خانان و ملوک کو بھی جادر خان خاص سے جامدہ ہائے خلعت عنایت کئے۔ اس روز بادشاہ نے تمام خلافت کے روپرو جشن عام کر کے ہر شخص کو نوازش شبلانہ سے سرفراز فرمایا۔

فیروز شاہ نے خلعت خلافت کو بے حد تعظیم و تکریم سے پہنا اور اس جامے کو ”تیرکا“ جادر خانے میں رکھوا دیا۔ بادشاہ نے ان نشان ہائے مراتب کو بھی علم خانہ خاص میں محفوظ کرا دیا۔

چونکہ سلطان فیروز شاہ نے خود بینی و خود ستائی سے قطع نظر کر کے محض خدا پر بھروسہ کیا اور اپنے لئے جامدہ خلافت کی درخواست نہیں کی۔ اس لئے خداوند کریم نے محض اپنے لطف و کرم سے ان کو اس عزت سے سرفراز فرمایا۔

سبحان اللہ جس زمانے میں کہ ہمارے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کی عمر شریف چالیس سال کو پہنچی تو اللہ تعالیٰ نے حضرت کو خواب میں وحی سے سرفراز فرمایا۔ ہر بار ملک مقرب خواب میں حضرت سے عرض کرتا کہ تم خدا کے رسول ہو، اور ہر مرتبہ حضرت کو اس منصب عظیم کی بشارت دیتا تھا۔

اس موقع پر جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ میں نے چھ ماہ خواب میں منصب نبوت کی بشارت سنی، لیکن اس پر بھی اپنے کو اس منصب کا اہل نہ خیال کرتا تھا اور یہی وجہ ہے کہ اس مسئلے میں علماء کو اختلاف ہے، اور انہوں نے فرمایا ہے کہ خواب نبوت کا چھیالیسوائی جزو ہے، اس لئے کہ حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو چالیس سال کے بعد چھ ماہ کامل خواب میں بشارت وحی ہوتی رہی اور اس لئے یہ ثابت ہو گیا ہے کہ خواب نبوت کا چھیالیسوائی جزو ہے۔

اس زمانے کے بعد حضرت پر بیداری میں وحی آنے لگی، جیسا کہ اس کا تمام قصہ نقیسر میں مرقوم ہے اور تمام کتابوں میں منقول ہے۔

چونکہ جناب سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے خود بینی سے کنارہ کشی فرمائی، اس لئے خدا نے حضرت کو اپنے انعامات رحم و کرم سے سرفراز و مالا مال فرمایا اور

حضرتؐ کو خاتم الانبیاء قرار دے کر اپنا مقرب ترین بندہ بنادیا۔

اسی طرح چونکہ سلطان فیروز شاہ نے جو تمام خوبیوں سے آراستہ تھا اور اللہ تعالیٰ نے پادشاہ کی فطرت میں انبیاء و اولیاء کے خصائص و دلیلت فرمائے تھے، غایبت بزرگی کی وجہ سے خوبیوں سے قطع نظر کی اور خلیفہ کی بارگاہ میں اپنے لئے خود جامہ حکومت کی درخواست نہ کی، اس لئے خدا نے اس کو غائب سے جامہ عطا فرمایا کہ پادشاہ ختم سلاطین قرار دیا۔

## چوتھا باب

### محل بارگاہ میں جلوس کرنا

نقل ہے کہ فیروز شاہ نے تین محل بارگاہ مقرر کئے تھے۔ ایک محل صحن گلبن کے نام سے مشہور تھا، جس کو محل ڈاکہ بھی کہتے تھے جس کے معنی محل انگور کے ہیں۔ محل دوم، محل چھپر چوپیں اور محل سوم محل بارعام کے ناموں سے موسوم تھے۔ محل سوم، محل میانگی بھی مشہور تھا۔ محل بارگاہ صحن گلبن وہ قصر شاہی تھا، جہاں کہ تمام خانان و ملوک و امراء و معارف اور بعض اہل قلم اپنے مراتب کے موافق بادشاہ کے سلام کو حاضر ہوتے تھے۔ محل چھپر چوپیں صرف خواص کے لئے مخصوص تھا۔ اور محل سوم قصر میانگی، خاص و عام ہر شخص کے لئے مخصوص کر دیا گیا تھا۔

مورخ عفیف محل صحن گلبن کے حالات مقدمے میں ہدیہ ناظرین کر چکا ہے اور محل میانگی کے جملہ احوال جشن ہائے شب برات و عیدین و نوروز و ایام میزبانی و ملاقات قاصدان اطراف کے ذکر میں معرض بیان میں آچکا ہے۔

مختصر یہ کہ سلطان فیروز شاہ شریعتی سے منتقل ہو کر فیروز آباد میں مقیم تھا، بادشاہ جب کبھی محل بارگاہ میں جلوس کرنے کا ارادہ کرتا تو دو یا تین روز کے بعد عبادات و قرات قرآن سے فارغ ہو کر چند سورتیں کلام اللہ کی تلاوت فرماتا۔

سبحان اللہ سلطان فیروز شاہ کس درجہ خوش اوقات فربیان روا تھا۔

بادشاہ چھ سورتیں روزانہ تلاوت فرماتا اور جمعہ کے دن سورہ کف اور شب جمعہ کو سورہ طہ بلا ناغہ تلاوت فرماتا۔

فیروز شاہ روزانہ چند پارے کلام اللہ کے پڑھتا اور معمولی اوراد و وظائف میں کسی قسم کا خلل واقع نہ ہوتا تھا۔

بادشاہ کا عقیدہ اس قدر پختہ تھا کہ قرآن پاک میں جمال کہیں کہ اسم اعظم اس کی زبان پر آتا تو غایت ذوق و شوق میں اس جگہ کو بوسہ دیتا اور آنکھوں سے ملتا تھا اور یہ طریقہ گویا اپنے لئے واجب خیال کرتا۔

مختصریہ کہ بادشاہ کی عبادت کے بعد ملازمین بادشاہی تخت کو آراستہ کرتے اور اول بادشاہ خود تشریف لاتا اور تخت سلطنت پر جلوس کرتا۔

بادشاہ کے بعد سرا پرده داران خاص و عمدہ دار حاضر ہوتے اور بادشاہ کے حضور میں آداب و مجری بجالاتے اور آگے بڑھ کر عرض کرتے کہ حاضرین بارگاہ کے سلام و مجرے کی بیان کیا ارشاد ہے۔ بادشاہ حکم دیتا کہ مخلوق کو سلام کے لئے حاضر کرو اور سرا پرده داران خاص پسلے حجاب کو حاضر بارگاہ ہونے کی اجازت عطا کرتے اور اس کے بعد بندگان تنقیع دار زریں و نقیقی سپریا تھے میں لئے ہوئے حاضر ہوتے۔

ان کے بعد دیوان رسالت کی نوبت آتی۔ دیوان قضا کے کارکن دیوان رسالت کے ہمراہ ہوتے تھے۔ ان تمام جماعتوں کے بعد دیوان عامی وزارت حاضر ہوتے اور اپنے محل مقررہ پر جانب راست مسودب کھڑے ہوتے۔

دیوان وزارت کے بعد دیوان عرض کی نوبت آتی اور کوتالان ملک دیوان عرض کے ہمراہ ہوتے تھے۔

تمام شاہزادگان و نیز عمدہ اعیان ملک بادشاہ کے عقب میں جگہ پاتے، البتہ بعض جاگیردار و کارکنان سلطنت کو بھی جانب چپ قیام کرنے کی اجازت ہوتی تھی اور ہر شخص اپنے منصب کے مطابق درگاہ میں استادہ رہتا تھا۔

تمام حاضران بارگاہ میں کوئی شخص بھی بغیر کلاہ ہراول کے حاضر نہیں ہو سکتا تھا، لیکن چند تنقیع دار، جن کو بارگاہ شاہی سے جامہ زردوزی و بند سفید و کمر زریں و کلاہ باربکی بطور خلعت عطا ہوتی تھی وہ البتہ اپنے خاص لباس میں بارگاہ میں حاضر ہوتے تھے۔

سجان اللہ سلطان فیروز شاہ کا کیا عمدہ طریقہ حکومت تھا کہ تمام امراء و اعیان ملک و نیز تمام اہل قلم بے حد رغبت و مسرت کے ساتھ جامہ زمینہ پہننے اور کسی فرد کو بھی اس قسم کا لباس زیب بدن کرنے میں تامل نہ ہوتا تھا۔ مختصریہ کہ دربارگاہ پر یا اس کے

نشیب میں کسی شخص کو بھی بغیر موزہ کہ موئے بند استعمال کئے ہوئے بارگاہ میں حاضر ہونے کی اجازت نہ ہوتی تھی۔

کبھی ایسا بھی ہوتا کہ بارگاہ کے وقت پادشاہ شکروں کے اڑانے اور گھوڑوں کو چکر دلوانے میں مشغول ہوتا۔

جو افراد کہ تخت شاہی کے مصل اسٹاہہ ہوتے، ان کی ترتیب حسب ذیل ہوتی تھی۔

خان جہاں وزیر جانب راست تخت شاہی سے قریب گجھ پاتا تھا۔  
امیر معظم امیر احمد اقبال، خان جہاں سے بالاتر، لیکن بقدر ایک زانو کے خان جہاں کے عقب میں بیٹھتا تھا۔

اس مرتبہ نشست سے مراد یہ تھی کہ امیر احمد اقبال کا مرتبہ نہ خان جہاں سے برتر ہے اور نہ فرو تر۔

اس کے علاوہ ملک نظام الملک امیر حسین امیر میران جو نائب وزیر ممالک تھا، خان جہاں سے فرو تر بیٹھتا تھا۔ غرض کہ تخت شاہی سے مصل بیسی تینوں امیر جگہ پاتے تھے۔

جانب چپ خان جہاں کے عقب میں ایک جامہ دو تہہ کر کے بچھایا جاتا تھا اور اس جامے کے صدر میں قاضی صدر جہاں بیٹھتے تھے اور ان کے مصل بانجھ کو نشست کی اجازت عطا ہوتی تھی۔

بانجھ سے مصل منگل خان اعلیٰ جگہ پاتا تھا۔

جانب چپ تخت شاہی سے مصل خالی جگہ رہتی تھی۔

ایک جامہ خانہ دو تہہ کر کے بازوئے چپ کی جانب قدرے فاصلے سے بچھایا جاتا تھا اور اس جامہ خانے کے صدر میں جانب چپ ظفر خال کو جائے نشست عطا ہوتی تھی۔

ظفر خال کے مصل احمد خال اور نیز بنو صاحب دو چتر اور اس کے مصل اعظم خال خبر سال جگہ پاتے تھے۔ اور ان کے عقب میں رائے مدار دیو (رائے بلار) و رائے سمبیر و راوت روہن زمین پر نشست کرتے تھے۔ اس زمانے میں سورخ

عفیف شاہی حکم کے مطابق محل اسلام میں حاضر ہوتا تھا۔

مخقریہ کہ خان جمال بارگاہ میں حاضر ہوتا اور اس کے ہمراہ دیوان و زارت کے تمام اصحاب حاضر ہوتے تھے۔ خان جمال اور اس کے رفقاء محل حجاب سے سلام کرتے تھے اور طفرہ است کے تمام امراء اپنے مقامات پر استادہ ہو جاتے تھے۔ دستور مشور کے برادر زادہ و برادر ان حجاب دیوان سے بالاتر جگہ پاتے تھے۔ اور ان میں اور حجاب دیوان میں صرف دو اشخاص کا فاصلہ ہوتا تھا۔

غرض کہ دستور ان سلطنت آگے بڑھتے اور بار دوم سر بر زمیں ہوتے تھے۔

بادشاہ خود اپنے ہاتھ سے بیٹھنے کا اشارہ کرتا اور دستور ان ملک بار سوم سر زمیں ہو کر اپنے مقام پر بیٹھ جاتے تھے۔

ملک الشقب نظام الملک نائب وزیر اس زمانے میں وزیر کے برابر بیٹھتا تھا۔

سلطین نعمیم کے عمد میں نائب وزیر کو تخت شاہی کے رو برو بیٹھنے کی اجازت تھی، لیکن جب سلطان فیروز کے عمد حکومت میں ملک نظام الملک کو نیابت کا عمدہ عطا ہوا تو چونکم یہ امیر بادشاہ کا خاص مشیر تھا اور نیزیہ کہ بادشاہ کی ہمیشہ اس کے جلبہ عقد میں تھی، اپور نظام الملک تمام خوبیوں سے آراستہ تھا، بادشاہ نے حکم دیا کہ نائب وزیر، وزیر سے فروز تخت شاہی کے رو برو نشست اختیار کرے۔ مخقریہ کہ خان جمال بارگاہ میں حاضر ہو کر اپنے محل و مقام پر بیٹھتا اور بادشاہ اس کی جانب روئے خن پھیر کر اس سے کلمہ و کلام میں مشغول ہوتا تھا۔

بادشاہ کا قاعدہ تھا کہ وزیر کی موجودگی میں کسی شخص غیر سے گفتگو نہ کرتا تھا۔

اگر بادشاہ کسی شخص غیر کو اپنے حضور میں طلب کرنا چاہتا تو بھی خان جمال کی طرف اشارہ کرتا۔

خان جمال اس شخص کو طلب کر کے بادشاہ کے حضور میں پیش کرتا۔

اگر بادشاہ کسی شخص پر غصب و غصہ کرتا تو بھی خان جمال کی طرف رخ کرتا تھا۔

غرض کہ سلطان فیروز شاہ ہر معاملے میں خان جمال سے گفتگو کرتا تھا۔

حقیقت یہ ہے کہ جو آئین کلام کہ دیگر سلاطین عالم نے سیاست و تدبیر سے وضع کئے تھے، فیروز شاہ الہام الہی سے مستفید ہو کر ان پر عمل کرتا تھا۔

قبوس حکیم نے قابوس نامے میں تحریر کیا ہے کہ سلاطین عالم کا فریضہ ہے کہ وزیر کی موجودگی میں شخص غیر سے کلمہ و کلام نہ کرے، اس لئے کہ اگر وزیر کی موجودگی میں بادشاہ کسی امیر کو مخاطب کی عزت سے سرفراز فرمائے گا تو اس روز ربع مملکت کو نقصان پہنچ جائے گا۔

اس کا اصل سبب یہ ہے کہ وزیر کو تمام ملک سے محاسبہ کرنا پڑتا ہے اور خواہ بادشاہ کا پرہ یا برادر، ہر کن شاہی بھی وزیر کے محاسبہ میں گرفتار ہوتا ہے۔ ان وجہ کی بنا پر تمام اصحاب سلطنت وزیر کے دشمن ہوتے ہیں، اگر بادشاہ وزیر کی موجودگی میں شخص غیر سے کلمہ و کلام کرے گا تو عمدہ ارکان دربار کو یہ گمان ہو گا کہ شائد بادشاہ وزیر سے ناراض ہے اور اس وجہ سے دوسرے شخص سے تخلص کر رہا ہے۔

اس گمان کی بناء پر وزیر کی عظمت قلوب میں کم ہو جائے گی اور نیز وزیر بھی بدول ہو کر یہ گمان کرے گا کہ شاید مجھ سے کوئی قصور صادر ہوا ہے جس کی وجہ سے بادشاہ مجھ سے ناراض ہے۔

اس کا نتیجہ یہ ہو گا کہ وزیر اپنے فرائض محاسبہ کو بخوبی انجام نہ دے سکے گا اور جب عمل کے محابے میں فرق آئے گا تو مال خزانہ شاہی میں نہ داخل ہو سکے گا اور مال و دولت کی کمی سے بنیاد سلطنت کمزور ہو گی اور ملک میں خلل پیدا ہو جائے گا، اس لئے کہ بادشاہی کی بنیاد و نظام حکومت، مال و دولت پر مبنی ہے۔

دستور الوزراء میں مرقوم ہے کہ جو مال و دولت عمل شاہی قعرز میں میں دفن کر دیتے ہیں، وزیر اپنی فہم و فرست و نیز تدبیر و سیاست سے یہ رقم قعرز میں سے نکال لیتا ہے۔

شہزاد عالم وزراء و دستوران ہوشمند کی قدر و قیمت جانتے ہیں، جو محتاج یا ان نہیں ہے۔

چونکہ سلطان فیروز شاہ صاحب تحریر فرمائی روا تھا اور امور جماں داری کا ماہر تھا، اس لئے بادشاہ وزیر کی موجودگی میں شخص غیر سے قطعاً "کلام نہ کرتا اور اگر کسی شخص کو قدم بوی کے لئے تخت کے روپر طلب کرتا تو بادشاہ اپنے نور بصیرت سے اس

شخص کے آباؤ اجداد کے احوال سے اس کو فوراً ”پچان لیتا“ یہ محض خدا کا فضل تھا جو اس فرمان روائے شامل حال رہا، ورنہ ظاہر ہے کہ انسان ضعیف البنیان کو فطرة اس قسم کا اور اک کمل میسر ہوتا ہے۔

ظاہر ہے کہ ہزاروں انسانوں کی جو قدم بوسی کے لئے حاضر ہوں، آبائی شرافت کو محض ان کے بشرے سے دریافت کر لینا اور پھر ان سے انہی کی حیثیت کے مطابق گفتگو کرنا اور ان حاضرین کو مسٹر خوشی کے ساتھ واپس کرنا کہ وہ دعا دیتے ہوئے جائیں ایک ایسا دشوار سر ہے: س نو اکتساب سے قطعاً ”سردار نہیں ہے۔

باشاہ کی یہ شاخت و فراست محض اس کی خوبی بصیرت و عطیہ اللہ ہے جس میں اس کی کوشش کو دخل نہیں ہے۔  
انشاء اللہ تعالیٰ فرمان روائی کے چند اہم ترین نکتے اس باب کے آخر میں تفصیل کے ساتھ بیان کئے جائیں گے۔

محقریہ کہ فیروز شاہ ایک پرستک محل بارگاہ میں نشت اختیار کرتا اور اس کے بعد دوسرے محل میں چلا جاتا اور خاندان درگاہ و ملوک بارگاہ اپنے اپنے مسکن کو واپس چلے جاتے۔

خان جہاں آئیں قدمیم کے مطابق مند وزارت پر جلوس کرتا، جہاں عمل کے اعمال کا محاسبہ پیش ہوتا تھا اور ہر شخص اپنے فرائض منصبی میں مشغول ہوتا تھا۔ اس مقام پر یہ اعتراض وارد ہوتا ہے کہ فیروز شاہ کے دربار کی نشت کا یہ قاعدہ تھا کہ تخت حکومت کی جانب راست خان جہاں اور امیر احمد اقبال و نظام الملک کو جگہ دی جاتی تھی اور جانب چپ تخت سے متصل باوجود قوت و عمدہ کے کسی شخص کو بیٹھنے کی اجازت نہ تھی، حالانکہ سلاطین قدمیم کا دستور تھا کہ ان کا دست چپ بھی امراء سے خالی نہ ہوتا تھا۔

ایسی حالت میں باشاہ کے اس فعل کو کس مصلحت پر محمول ہے بجا سکتا ہے؟ اس اعتراض کا جواب یہ ہے کہ مورخ عفیفیہ جس زمانے میں اسلام کے لئے حاضر ہوتا تھا، اس عمد میں دست چپ امراء کے وجود سے خالی تھا اور مورخ نے اپنے والد ماجد سے اس کا سبب دریافت کیا۔

والد صاحب نے فرمایا کہ دست چپ زمانہ قدیم سے سر لشکر کے لئے مخصوص \*

ہے۔

سلطان فیروز شاہ نے اپنے آغاز حکومت میں سر لشکر کا عمدہ اپنے غلام بشیرا کو عطا کر کے اس کو عماد الملک کے خطاب سے سرفراز فرمایا، لیکن اس شخص کی نشت جانب چپ متصل تھت نہ تھی۔

فیروز شاہ کے اوائل عمد میں خان جمال اگرچہ وزیر تھا، لیکن جانب چپ بینھتا تھا۔ اور دست راست کی طرف خان اعظم تاتار خال کو جگہ عنایت ہوتی تھی۔

چند سال کے بعد خان اعظم تاتار خال نے وفات پائی اور خال جمال کو حکم ہوا کہ اپنے مقرر کردہ مقام پر نشت اختیار کرے اور اس طرح جانب چپ خالی رہ گیا۔

اس درمیان میں خان اعظم ظفر خال بنگل سے بادشاہ کی خدمت میں حاضر ہوا جیسا کہ مورخ حصہ دوم میں تفصیل کے ساتھ بیان کر چکا ہے۔ اور فیروز شاہ نے حکم دیا کہ ظفر خال کو مند عطا کی جائے، اور یہ امیر جانب چپ نشت اختیار کرے۔

چند سال کے بعد ظفر خال نے بھی وفات پائی اور اس کا فرزند دریا خال اپنے پدر کا جانشین ہوا اور اس شخص کی نشت کی بابت بادشاہ سے عرض کیا گیا۔

فیروز شاہ نے حکم دیا کہ جانب چپ صدر میں اپنے مرحوم پدر کی جگہ نشت اختیار کرے۔

اس طرح اگر کوئی یہ اعتراض کرے کہ محل بارگاہ صحن گلبن میں سید ورکانی و مولانا جلال الدین روی و شیخ الاسلام کی جگہ کہاں تھی؟

اس اعتراض کا جواب یہ ہے کہ سید ورکانی جانب راست صدر جمال سے فروز تر جگہ پاتے اور مولانا جلال الدین روی سید ورکانی کے متصل قیام فرماتے تھے۔

شیخ الاسلام ہمیشہ ایک پھر روز گزرنے کے بعد بادشاہ کی ملاقات کو آتے اور اس وقت بادشاہ محل چھپہ میں قالین کے اوپر بیٹھتا تھا۔

شیخ الاسلام بادشاہ کے حضور میں حاضر ہوتے اور فیروز شاہ ان کا استقبال کرتا اور اپنے ہاتھ شیخ کے قدموں تک لے جاتا۔

حضرت شیخ بادشاہ کو دعا دیتے اور اپنے سینے سے لگاتے تھے اور اس کے بعد بادشاہ

و شیخ دونوں اصحاب ایک ہی جگہ بیٹھتے تھے اور اس مجلس میں شخص غیر کو گنجائش نہ تھی۔

بادشاہ جناب شیخ سے کلمہ و کلام کرتا اور طعام و شربت و میوه و تنبوں وغیرہ کا دور ہوتا تھا اور اس کے بعد شیخ الاسلام بادشاہ سے رخصت ہو کر تشریف لے جاتے اور بادشاہ چند قدم ان کا استقبال کرتا۔

رخصت ہونے کے وقت بھی حضرت شیخ بادشاہ کو دعا دے کر ان کو اپنے سینے سے لگاتے۔

اگر حضرت شیخ کو بادشاہ سے کسی ضورت کے متعلق کچھ فرمانا ہوتا تو وہ زبانی نہ ارشاد کرتے، بلکہ ایک کاغذ پر لکھ کر اپنی دستار میں لپیٹتے، اور اس کو چھوڑ جاتے۔

بادشاہ حضرت شیخ کو رخصت کر کے واپس آتا اور قلین پر حضرت کی دستار و کاغذ کو پاتا اور اس خط کو اول سے آخر تک پڑھتا۔

بادشاہ حضرت شیخ کے نامے کا بواب، حضرت کی حسب خواہش اسی وقت لکھ کر اپنے حضور میں اس کو مرتب کرائے کسی معتمد امیر کے پرد کرتا اور اس کو حکم دیتا کہ یہ خط جلد سے جلد شیخ الاسلام تک پہنچا دے، بلکہ حضرت شیخ سے پیشوان کی خانقاہ تک پہنچ جاتا۔

اس وقت قاضی بندادی و ملک مبارک کبیر وغیرہ محل چھبھر میں بادشاہ کے پس پشت استادہ رہتے تھے۔

## پانچواں باب

### ملوک و امراء کی مسرت و فارغ البالی

نقل ہے کہ فیروز شاہ کے عمد حکومت میں تمام خلائی درگاہ و ملوک کرام و تمام عمال شاہی و فرقہ ترکش بند، غرضیکہ تمام خاص و عام، لحرار و غلام، تمام اشخاص خوش و خرم تھے اور تمام خلائق کو ہر وقت تازہ مسرت و بے اندازہ نشاط حاصل ہوتی تھی۔ اس عمد کی تاثیر و نیز سلطان فیروز شاہ کے قدم کی برکت نے تمام ملک کو مبارک و میمون بنا رکھا تھا۔

جب کبھی کہ فیروز شاہ ملک کے کسی جانب سفر کرتا تو اس نواح کے ملوک کو اس درجہ خوشی و مسرت ہوتی، گویا یہ گروہ اس نواح کی حکمرانی کو جاری ہے۔ بادشاہ نے خدائے برتر کی توفیق سے ہر امیر کو بے حد انعامات و اقطاعات و پرگنات و قصبات و قریات و باغات وغیرہ مدد معاش میں عطا فرمائے تھے۔

ان امراء کو بادشاہ کے ان عطیات میں بے حد برکت حاصل ہوئی، اور مشکل سے کوئی ایسا امیر ہو گا کہ اس کے پاس فراش خانہ نہ ہو۔

ہر امیر کے تو شے خانے میں فرش کا عمدہ ذخیرہ تھا اور ہر شخص کے ہمراہ صاحب جمال و خوش آواز کنیزوں کا ایک گروہ رفع ملال کے لئے رہتا تھا۔ جس مقام پر کہ امرا مقام کرتے، ہر منزل میں بے شمار اطمینان بخش سامان و فراغ بالی و ارزان غلہ میر آتا تھا۔

کسی فرد کو بھی نہ بادشاہ کے مظالم کا خوف تھا اور نہ کسی شخص غیر، غائب و حاضر سے کسی طرح کا خطرہ تھا۔

سلطان فیروز شاہ کے عمد میں اگر بادشاہ کسی وجہ سے شرسے غائب ہوتا تو خلائق بادشاہ کی غیر حاضری سے بے حد پریشان ہوتی اور چند ہی روز میں بادشاہ کے حضور میں

حاضر ہو جاتی تھی۔

محقريہ کے فیروز شاہ کے عمد حکومت میں، چونکہ بادشاہ مقبول بارگاہ اللہ تھا، ہر صیغے و ہر شعبے میں بے انتہا مسرت و فارغ البال تھی۔

مخلوق خدا اس درجہ مرفہ الحال تھی کہ ہر خیمے سے سرود کی آواز بلند تھی، اور جو امراء کہ صاحب اقتدار تھے، وہ الوان نعمت تیار کر کے مخلوق کو تقسیم کرتے تھے۔

بادشاہ کے لشکر کی خوش حالی کا یہ عالم تھا کہ کسی فرد و بشر کو لشکر سے واپس جانے کا خیال بھی نہ آتا تھا، اس لئے کہ ہر اہل لشکر کے مکان میں اس قدر آسودگی تھی کہ کسی سپاہی کے دل میں اپنے اہل و عیال کی طرف سے کوئی خطرہ نہ گزرتا تھا۔

بادشاہی لشکر میں ہر فرد کو اس قدر آرام و فراغت حاصل ہوتی تھی کہ معمولی مسم میں بھی بے شمار اشخاص بادشاہ کے ہمراکب ہو جاتے تھے اور اس درجہ خوش و مطمئن رہتے کہ واپسی کا خیال بھی نہ کرتے تھے۔

شر کے اہل بازار بے شمار مال و اسباب اپنے ہمراہ لے کر بے حد مسرت و خوشی کے ساتھ بادشاہ کے ہمراہ ہو جاتے تھے، بلکہ یہ رسم قدیم سے چلی آتی تھی کہ اہل خدمت میں وہی لوگ لشکر بادشاہی میں داخل ہو کر روانہ ہوتے تھے، جن کو رئیس شر اجازت دیتا تھا۔

چونکہ لشکر شاہی میں بے انتہا آرام سفر حاصل ہوتا تھا، اس لئے بعض گروہ اہل بازار اس معاملے میں رئیس شر کی منت و سماجت کرتے تھے اور اس کے عوض قدرے رقم بھی رئیس کو نذر کرتے تھے۔

سبحان اللہ اس بادشاہ کا دور حکومت کس قدر بارکت تھا جو معرض بیان میں نہیں آ سکتا ہے۔

جب بادشاہ خدا کی مدد و عنایت سے شکار سے واپس ہوتا اور شر میں آتا تو تمام خاندان و ملوک درگاہ مسرت و خوشی کے عالم میں اپنے مکانات کو واپس جاتے۔

بادشاہ خدا کی عنایت و مربانی سے کوشک سلطانی میں جو دریائے جمنا کے ساحل پر واقع تھا، مقام کرتا، فیروز شاہ کے فرود سے چند روز قبل خان جمال کے حکم کے مطابق تمام شر فیروز آباد میں قلعی کرائی جاتی تھی اور درودیوار پر طرح طرح کے نقش و نگار

بنائے جاتے تھے اور نذر کے لئے بیشمار اسباب میا کیا جاتا تھا۔

شرکے ہر چمار جانب بیرقین لگائی جاتی تھیں اور ہر پچاس بیرق کے فاصلے پر ایک ڈھول، دو شہنا اور ایک یرغون رکھے جاتے تھے۔

تقریباً بارہ ہزار بیرقین شرکے ہر چمار جانب سے جمع ہوتی تھیں اور یہ تمام نشانات بادشاہ کے دربار کے روپ روکھا ہوتے تھے۔

بادشاہ دریائے جمنا کے کنارے قیام فرماتا اور یہ حکم تھا کہ خاندان و ملوک میں کسی فرد بشر کو تھا شر میں داخل ہونے کی اجازت نہ دی جائے۔ اس حکم سے یہ مقصد تھا کہ تمام امرا بادشاہ کے ہر کاب شر میں داخل ہوں تاکہ رونق و حشم میں معتدلہ اضافہ ہو جائے۔

غرض کر آفتاب کے طلوع ہونے اور نماز فجر کے اوایکنے کے بعد، خان جمال مع تمام لشکر و اعیان شرکے دریا کو عبور کرتا اور تمام بیرقوں و حشم کے ہمراہ بادشاہ کی قدم بوسی کا شرف حاصل کرتا تھا۔

اس کے بعد فیروز شاہ خدا کی عنایت و مہربانی سے بے حد مطمئن و مسورو، ساعت سعید میں شر میں داخل ہوتا تھا۔ تمام عمدہ داران شرکے تحائف و رقم نذر، بادشاہ کے ملاحظے میں پیش ہوتے، جس کی تفصیل یہ ہے کہ اول خان اعظم ہمایوں خان جمال کے اور بعد اس کے ملک الشرق ملک نظام الملک نائب وزیر کے تحائف پیش ہوتے اور اس کے بعد دیگر خواتین و امراء و علماء و سادات و اعیان شر و دیگر باشندگان ملک کے تحائف بادشاہ کے ملاحظے میں پیش کئے جاتے تھے۔

جو اشخاص کہ دیگر شروں کے بھی کسی خاص وجہ سے خان جمال کی خدمت میں حاضر ہوتے تھے، ان کی نذریں بھی بادشاہ کے ملاحظے میں گزرتی تھیں۔

غرض کر تمام خلافت اعلیٰ و ادنیٰ اپنی اپنی حیثیت کے مطابق بادشاہ کے حضور میں پیش کرتے تھے۔

بادشاہ کے وہ ہماری و اہل لشکر جو دیبات و قریات کے باشندے تھے، نہایت اطمینان و مسرت کے ساتھ اپنے مکانات کو جاتے اور اپنے اعزہ و احباب سے ملاقات کرتے، اور سفر کے تمام واقعات بیان کرتے تھے۔

سبحان اللہ، اس فرشتہ خصال کے عمد میں خلقت خدا اس درجہ فارغ البال و مرفة  
الحال تھی، اور ہر شے اس قدر کثرت و ارزانی کے ساتھ دستیاب ہوتی تھی کہ حد بیان  
سے باہر ہے، اور یہ تمام برکات بادشاہ کے قدموں کی برکت سے تھی۔  
عمر فیروز شاہی کے برکات اس حد کو پہنچ گئے تھے کہ مساکین بھی اپنی دخزان خرد  
سال کو کم سنی کے زمانے میں بیاہ دیتے تھے۔

سبحان اللہ اس بادشاہ دین دار کے عہد مبارک کا کیا کہنا کہ اس کے عصر میں ذرہ  
برا بر بھی ناخوشی کا ظہور نہ ہوا۔

ظاہر ہے کہ یہ تمام برکات خود بادشاہ کے قدموں کا طفیل تھیں، ورنہ اس کے  
انتقال کے بعد تمام شہر زیر و زبر ہو گیا، اور جو اشخاص کہ اب زندہ ہیں وہ اس مبارک و  
بابر کرت عہد کو یاد کرتے ہیں، اور حقیقت یہ ہے کہ یہ مبارک عہد اپنے برکات کی وجہ  
سے کبھی گوشہ دل سے فراموش نہ ہو گا۔

## چھٹا باب

### عبد فیروز شاہی کے برکات

نقل ہے کہ فیروز شاہ کے با برکت عبد میں فارغ البالی حد کمال کو پہنچ گئی تھی، یہ ارزانی صرف شر تک محدود نہ تھی، بلکہ تمام ممالک محروسہ کا ایک حال تھا۔ بادشاہ کے چالیس سالہ دور حکومت میں قحط کا نام و نشان تک سنائی نہ دیتا، فیروز شاہی عبد کے برکات کے مقابلے میں تمام اہل شر علائی برکات کو قطعاً ”بھول گئے۔“

عبد علائی نے برکات تاریخ میں بے نظر تھے، لیکن فیروز شاہی عبد کی فراغت نے ان کو بھی گوشہ دل سے فراموش کرایا۔

سلطان علاء الدین نے ارزانی کے لئے جس قدر بلیغ کوشش کی، اس کے حالات کتب تواریخ میں مفصل مذکور ہیں۔ علاء الدین نے سو اگروں کو رقم عطا کی اور بے شمار زر و دولت ان کے سامنے پیش کیا، ان کے وظائف مقرر کئے اور ان کو ہر قسم کے رحم و کرم شاہی سے سرفراز کیا، اس وقت اس درجہ ارزانی پیدا ہوئی، لیکن عبد فیروز شاہی میں بغیر کسی قسم کی سعی و کوشش کے غلہ و دیگر اجنباس میں ارزانی پیدا ہوئی۔

فیروز شاہی عبد کے یہ برکات مخفی عطاۓ رباني تھے، جو اس بادشاہ کے حسن عقیدہ کے متاثر ہیں۔

اس عبد میں غلہ کی ارزانی کا یہ عالم تھا کہ شر دہلوی میں گیوں آٹھ جیتیں فی من، اور چتنا اور جو چار جیتیں فی من کے نرخ سے فروخت ہوتے تھے۔

اسی طرح شر میں شکر بھی ایک جیتیں فی من کے حساب سے فروخت کی جاتی تھیں۔

غرضیکہ اس بادشاہ کی پاک عقیدت کی برکت سے ہر قسم کا غلہ ارزاس تھا، اور اسی طرح کپڑوں میں خواہ سفید بے رنگ ہو یا نرمینہ، بے حد ارزانی پیدا ہو گئی۔

اس زمانے میں بادشاہ نے حکم دیا کہ شیرینی کا قدیم نسخ بھی گھٹایا جائے۔  
منظریہ کے عمد فیروز شاہی میں، جو چالیس سال کا دور حکومت ہے، خدا کے فضل  
و کرم سے تمام چیزیں بے حد ارزان ہو گئی تھیں۔  
اگر کسی وجہ سے ملک میں گرانی پیدا ہوتی تو البتہ غلہ فی من ایک شنگہ فروخت  
ہوتا تھا، اور یہ گرانی بھی چند روز تک محدود تھی اور اس کے بعد بدستور سابق ارزانی  
ہو جاتی تھی۔

خلقت خدا نے چالیس سال کا حل قحط کا نام تک نہ سن۔  
غرض کہ عمد فیروز شاہی کی بہترن نعمت، ہر شے کی بے حد ارزانی تھی، جس کی  
نظیر مشکل سے دستیاب ہو سکتی ہے۔

اس بادشاہ کے عمد میں ارزانی کی طرح آبادی میں بھی بے حد ترقی ہوئی، چنانچہ  
میان دو آب میں کوہ سکھر دو آبہ و کھرلہ سے لے کر کول تک ایک گاؤں بھی خراب و  
دیران نہ تھا اور اس حصہ ملک، یعنی میان دو آب میں پچاس پر گئے معمور تھے۔  
غیر دو آب میں بھی آبادی کا تقریباً یہی حال تھا، چنانچہ ہر حصہ ملک میں ایک کوس  
کے درمیان چار گاؤں آباد تھے اور ہر موضع کے باشندے بے حد اطمینان و فراغت کے  
ساتھ زندگی بسر کرتے تھے۔

اس بادشاہ کے عمد بارکت میں ملک میں بے حد آسائش و آسودگی تھی۔  
فیروز شاہ کو باتفاق کے نصب کرنے کا بھی بے حد شوق تھا اور ہر باغ کا صحن بیجہ  
خوبی و لطافت سے آراستہ کیا جاتا تھا، چنانچہ شرودہلی کے جوار میں ایک ہزار دو سو باغ  
سر بزر و شاداب موجود تھے۔

جو باغات کہ اوقدات و نیز دیگر اشخاص کی ملکیت میں داخل تھے، بادشاہ نے ان کو  
بحال رکھا۔

بادشاہ کو باغات نصب کرنے کا اس درجہ شوق تھا کہ اس نے سلطان علاء الدین  
کے تعمیر کردہ باغوں میں اور تمیں باغ نصب کئے اور بذر سالورہ میں اسی پتی باغ، اور  
چتوڑ میں چوالیس پتی باغ نصب کئے گئے اور ہر باغ میں ہر قسم کے انگور سفید و سیاہ،  
خرمالی و چیتوری و ارغوانی، و پری و آلوو خایہ غلامان، سات قسم کے پیدا ہوتے تھے۔

ان انگروں کا نزدیک یہ تھا کہ ایک جیتیل کو ایک سیر فروخت ہوتا تھا۔

اسی طرح ہر باغ میں مختلف میوه جات بھی پیدا ہوتے تھے اور عہد فیروز شاہی میں  
علاوہ حصہ المالک باغبانیاں کے ایک لاکھ اسی ہزار تنگے دیوانی کو محصول ملتا تھا۔

اس زمانے میں میان دو آب کا محصول اسی لاکھ تنگے تھا۔

بادشاہ دیس پناہ کی انتہائی سعی و کوشش سے چھ کروڑ پچاس لاکھ تنگے جوار دہلی کا  
محصول حاصل ہوتا تھا۔

اگرچہ فیروز شاہ نے اپنے تدبیر و سیاست سے مملکت دارالملک کو منحصر کر دیا تھا،  
تمہم اس حصہ ملک کا محصول اس قدر تھا کہ بادشاہ نے اس رقم کو امراء کے درمیان  
 تقسیم کر دیا تھا۔

بادشاہ نے خانان ملک کو ان کی خانی اور امراء و ملوک کو ان کی جاہ و حشمت اور  
اعیان ملک کو ان کی آرام و راحت کے مطابق رقم عطا فرمائی ہیں۔

فیروز شاہ نے اہل لشکر و دیگر حشمت کو مواضع ان کی ضروریات کے مطابق عنایت  
کئے تھے اور غیر و جی ملازمین کو نقد رقم خزانہ سرکار سے عطا ہوتی تھی۔ اسی طرح دیگر  
ضروریات زندگی کا قیاس کرنا چاہئے۔

چونکہ وجہ داروں کا اطلاق، ان کے اقطاعات کے متعلق ہوتا، اس لئے ہر اقطاع  
سے ان کو وجہ یا نصف کامل کے طور پر حاصل ہوتا تھا۔

اس زمانے میں بے شمار اشخاص اپنے احباب کے اقطاعات جانبین کی رضا مندی  
سے خرید کرتے تھے اسی طرح شر میں ایک ٹکٹھ ان کو دیا جاتا تھا۔

اصل مالکوں کو نصف مسلم وصول ہوتا تھا اور خریدار ان اقطاع کو بھی کامل نفع  
اسی طور پر حاصل ہوتا تھا۔ اس طرح بے شمار افراد اس عہد میں دولتمند ہو گئے۔

منحصر یہ کہ سلطان فیروز شاہ نے تمام بلاو و ممالک کا محصول تمام خلقت پر تقسیم کر  
 دیا تھا، چنانچہ خان جمال وزیر کو علاوہ سپاہ و احباب و اولاد کی تیخواہ کے تیرہ لاکھ تنگے  
 سالانہ عطا ہوتے تھے، جس کے معاوضے میں ان کو مقطوعے و پر گئے عطا ہوئے تھے۔

اسی طرح بادشاہ نے ہر امیر کو اس کی حیثیت کے موافق عطیات شہلہنہ سے سرفراز  
 فرمایا تھا اور بعض امراء کو آٹھ اور بعض کو چھ اور بعض کو چار لاکھ تنگے سالانہ عطا

ہوتے تھے۔

غرض کہ سلطان فیروز شاہ نے اس طریقے پر عمل کیا اور تمام خاتان و ملوک فیروز شاہی بے حد دولت مند ہو گئے۔ امراء نے بے شمار مال و زر و جواہرو الماس جمع کر لئے۔

ملک شاہین شخنے نے، جو بارگاہ شاہی میں نائب امیر خاص تھا، وفات پائی اور اس کے متوفیات کا جائزہ لیا گیا تو معلوم ہوا کہ اس امیر کے خزانے میں علاوہ دیگر اسباب و نفائس و بے شمار جواہرات کے مبلغ پچاس لاکھ تنگے نقد موجود ہیں۔ اس کے علاوہ علام الملک بشیر سلطانی کے مال و اسباب و متوفیات کا حال ناظرین کو معلوم ہے۔ چنانچہ اس کے مال و دولت کا مفصل حال اس کتاب کے حصہ پنجم کے بیان میں آئے گا۔

اس کے علاوہ چونکہ فیروز شاہ نے رعایا کے ساتھ ایسا مشققانہ برداز کیا اور اپنے جود و احسان سے ان کو دریا رمنت کیا، اس لئے تمام مخلوق بادشاہ کی جان ثار ہو گئی۔ اور ہر خاص و عام بادشاہ کا کلمہ پڑھنے لگا۔

## سأتوں باب

### فیروز شاہی حشم و لشکر کا تفصیلی بیان

فیروز شاہ کے عہد حکومت میں علاوہ بندگان بادشاہی کے اسی ہزار سوار ملازم تھے اور یہ تمام جرار و نامدار سوار و پسلوان سال تمام تک بادشاہ کے ملاحظے میں پیش ہو جاتے تھے یہ البتہ ہوتا تھا کہ زیادہ تر اسپ کم قیمت کی کیفیت دیوان عرض میں پیش کی جاتی تھی، اور اس کی پابت اصلاح کی ہدایت بھی ہوتی تھی۔ اکثر اوقات اس قسم کی خبریں بادشاہ تک پہنچتی تھیں لیکن فیروز شاہ ان شکایات پر توجہ نہ کرتا تھا۔

جب سال تمام ہو جاتا تھا اور اکثر سواروں کے گھوڑے بیکار رہ جاتے تھے، اس وقت دیوان عرض کے عمال بادشاہ سے عرض کرتے تھے کہ باوجود یکہ سال ختم ہو گیا ہے، لیکن اس قدر بیکار و معطل گھوڑے باقی ہیں۔

اس موقع پر بادشاہ ارشاد فرماتا تھا کہ جمعہ کے روز النگ نشت اختیار کریں۔ یہ مدت بھی تمام ہو جاتی اور اس پر بھی بعض جانور بیکار باقی رہ جاتے اور جب یہ کیفیت بادشاہ سے عرض کی جاتی کہ جمعہ کے معاوضے میں بھی یہ سوار النگ ہی رہے اور باوجود اس کے بھی گھوڑے اسی حالت پر ہیں تو بادشاہ یہ حکم صادر فرماتا کہ سواروں کو دو ماہ کی مہلت دی جائے۔

یہ زمانہ بھی تمام ہو جاتا اور عمال بادشاہ سے عرض کرتے کہ دو ماہ کی مہلت بھی ختم ہو گئی اور سواروں کے گھوڑے دیوان عرض میں ملاحظے کے لئے نہیں پیش ہوئے۔ اس زمانے میں ملک رضی جو اہل دل امیر تھا، نائب عارض ممالک تھا اور حشم و لشکر کی بخوبی غمداشت کرتا تھا۔

یہ امیر بادشاہ سے عرض کرتا کہ جن سواروں نے اپنے گھوڑے دیوان عرض میں

نہیں پیش کئے ہیں۔ ان میں سے اکثر افراد ایسے ہیں جنہوں نے اپنے احباب کو اطلاعات لانے کے لئے اقطاعات میں روانہ کیا ہے، اس لئے صاحبان خیل جب اس مصلحت سے فارغ ہوں گے، اس وقت جانوروں کو شر میں واپس لاٹیں گے۔  
یہ افراد اس انتظار میں تھے کہ سال تمام ہو گیا اور یہ افراد دشواری و مشکل میں گرفتار ہو گئے۔

ظاہر ہے کہ اس گروہ میں اکثر وہی اشخاص ہیں جن کے جانور مقطعہ جات کو روانہ کر دیئے گئے ہیں۔

بادشاہ یہ تقریر سن کر بے حد خوش ہوتا اور فرماتا کہ اگر کوئی شخص اپنے سرگروہ کی مصلحت کی بنا پر کام کرے اور اس کی عدم موجودگی میں سال تمام ہو جائے اور وہ بھی عرض میں نہ حاضر ہو اور اس کا گھوڑا پیش نہ ہو سکے تو ایسا شخص مجبور ہے اگر ہم ایسے افراد کو روک دیں گے تو ان کی حالت زار ہو جائے گی۔ اور ان کے گھروں میں ماتم برپا ہو جائے گی۔

اس موقع پر بادشاہ یہ حکم دیتا کہ ان سواروں کے سرگروہ پر تائید کی جائے کہ جو سوار کسی مصلحت کی وجہ سے مقطعہ جات کو روانہ ہوا ہے وہ شخص دیوان مقطعہ میں عرض کی۔ ہم ادا کر دے اور گھوڑا یا تو پرد کر دے اور یا اس مقام پر چھوڑ دے گا کہ جن غریبوں کے گھوڑے پر موجود نہیں ہیں ان کو کسی قسم کا تعلق نہ باقی رہے۔  
سبحان اللہ فیوز شاہ اپنی رعلیا پر کس درجہ شفیق و مریان تھا کہ مادر و پدر بھی اپنے فرزندوں پر ایسے شفیق نہ ہوں گے۔

بادشاہ کی مریانی کا یہ عالم تھا کہ اس مدت چھل سالہ میں کوئی فرد بھی دیوان عرض میں ایسا نہ رہا جس کا گھوڑا مقابلے کے لئے پیش نہ ہوا ہو۔

فیوز شاہ کے عہد حکومت میں ایک مرتبہ یہ اتفاق ہوا کہ سال تمام ہو گیا اور ایک ملازم درگاہ سے دیوان عرض میں جانور نہ پیش کر سکا۔

اتفاق سے یہ شخص اس روز محل کے اندر خدمت نومتی پر مامور تھا۔  
یہ شخص نہایت ملوں و غلکین بنا تھا اور آہ و سرو بھر کر اپنے ایک دوست سے اپنے غم کی داستان بیان کر رہا تھا۔

بادشاہ نے بھی اس شخص کی گفتگو سنی اور اس کو اپنے حضور میں طلب کر کے اس سے حقیقت حال کو دریافت کیا ان اشخاص نے اصل حقیقت کو بادشاہ سے بخوبی رکھنا چاہا لیکن فیروز شاہ نے بیجد اصرار کیا اور فرمایا کہ تم دونوں میں کیا گفتگو ہو رہی تھی۔

جس ملازم کا جانور پیش نہ ہوا تھا اس نے اپنا حال بادشاہ سے عرض کیا اور کہا کہ میں نے جانور دیوان عرض میں پیش نہیں کیا اور اس میں جو اخراجات و درکار ہیں ان پر میں قادر نہیں ہوں۔

بادشاہ نے دریافت فرمایا کہ اس رسم کو ادا کرنے میں کس قدر رقم کی ضرورت ہے اور اس نے جواب دیا کہ ایک ننگہ زر درکار ہے۔

بادشاہ نے ملک خرید دار کو حکم دیا کہ اس شخص کو ایک اشرفتی عطا کی جائے۔ سوار اشرفتی لے کر دیوان عرض میں حاضر ہوا اور عمال سر رشتہ کو رقم دے کر قانونی گرفت سے نجات حاصل کی، یہ ملازم واپس آیا اور بادشاہ نے اس سے دریافت کیا کہ تیری تمنا پوری ہو گئی اور اس شخص نے عرض کیا کہ خداوند عالم کی عنایت و مریانی سے میں کامیاب ہو گیا اور بادشاہ نے اس وقت فرمایا کہ الحمد للہ۔

اس حکایات کے معرض تحریر میں لانے سے غرض یہ ہے کہ فیروز شاہ معاملات ملکی میں خدمت شریف کے مطابق رعایا پر شفقت و نوازش کے ساتھ حکومت کرتا تھا۔

## آٹھواں باب

### عمادالملک کے بیٹے کا شاخصانہ

نقل ہے کہ ملک اسحاق نے بادشاہ کے دربار میں حاضر ہو کر اپنے بوڑھے ماتحتوں کے حال سے بادشاہ کو آگاہ کیا اور عرض کیا کہ میرے لشکر میں جو بوڑھے سوار ملازمت میں آئنیں سکتے ان کے بجائے جوانوں کو مقرر کیا جائے۔ اس زمانے میں عمادالملک پر ضعیف ہو چکا تھا اور اس کے بجائے اس کا پسر ملک اسحاق دیوان عرض کے فرائض انجام دیتا تھا۔

فیروز شاہ نے ملک اسحاق سے فرمایا کہ تو نے جو کچھ کہ واجباً درست و صحیح ہے اور مناسب یہی ہے کہ جو شاہی ملازم بوڑھے ہو گئے ہیں ان کو رخصت کیا جائے اور ان کے بجائے ان کے فرزند و اعزہ یا کوئی شخص غیر نوکر رکھا جائے۔

اس میں تو شبہ نہیں کہ ہر صورت میں ان پیران کمن سال کو ذلت نصیب ہو گی لیکن تیرا پدر بشیرا بھی اب ضعیف اور بوڑھا ہو چکا ہے سب سے پیشراپنے کمن سال باپ کو اس کے عمدے سے برطرف کر اس کے بعد میں دیگر ضعیف و کمن سال اشخاص کو برطرف کروں گا۔

بادشاہ کے اس جواب سے ملک اسحق خاموش ہو گیا۔

فیروز شاہ نے خدا کے فضل و کرم سے اس موقع پر بھی اپنی نیک فطرتی کا ثبوت دیا اور فرمایا کہ اگر میں ملازمین کمن سال کو جواب عائز و لاچار ہو گئے ہیں برطرف کر دوں گا اور ان کے بجائے ان کے اعزہ یا اغیار کو مقرر کروں گا تو یہ پیران مسکین تباہ و برباد ہو جائیں گے اور پیرانہ سالی میں ان کو بے حد وقت پیش آئے گی اس لئے ان پیران کمن سال کی ملازمت میں کسی قسم کا تغیرہ کیا جائے۔

بادشاہ نے فرمایا کہ یہ امر کہ ان برطرف سواروں کے بجائے ان کے فرزند مقرر

کئے جائیں یہ بھی درست نہیں ہے، اس لئے کہ اس زمانے میں فرزند اکثر و پیشتر ناخلاف ہوتے ہیں اول تو ضعف پیری کی وجہ سے ان کمن سال ملازمین کے قلوب افرادہ ہو رہے ہیں اس پر اگر ان کو ملازمت سے بر طرف بھی کیا جائے گا اور ان کے بجائے ان کے ناخلاف فرزند مقرر کئے جائیں گے تو وہ ان غریبوں کو اور زیادہ ذلیل و خوار کریں گے اور ان کے فرزند ناخلاف ان کی اطاعت نہ کریں گے تو ان غریبوں کے قلوب اور زیادہ شکستہ ہوں گے تو جا اور میرا فرمان لوگوں تک پہنچا دے کہ جو سوار پیرو و معمر ہو گئے ہیں ان کے بجائے ان کے فرزند سواری کریں اور جن اشخاص کے فرزند نہ ہوں ان کے بجائے ان کے والوں بطور وکیل خدمات کو انجام دین گاکہ تمام پیران کمن سال اپنے مکان میں مطمئن بیٹھیں اور جوان باقت بھر کاب رہیں۔

بادشاہ نے فرمایا کہ اے احراق اس طرح کا معروضہ نہ پیش کر اس لئے کہ پروردگار عالم جو رب العالمین ہے پیری کی وجہ سے اپنے بندوں کو رزق سے محروم نہیں کرتا، میں جو مخلوق و بندہ ہوں کس طرح کمن سال اشخاص کو ان کے رزق سے محروم کریں۔

منظر یہ کہ بادشاہ دین دار کی ذات سے جو ملک صفات تھا امور ملکی میں جو فعل بھی صادر ہوتا تھا اس کی نوعیت یہی ہوتی تھی اور بادشاہ کا ہر فعل اور اس کا ہر قول اس قائل سمجھا جاتا ہے کہ تاریخ میں بطور یادگار درج کئے جائیں۔

ہر چند یہ سورخ ارادہ کرتا ہے کہ فیروز شاہ کے ذاتی خصائص و عادات کے تذکرہ کو طول نہ دے، لیکن اس بادشاہ کے ان غال اس قدر پسندیدہ ہیں کہ ان کا ذکر خیر تمام نہیں ہوتا۔

نوال باب

## سگین مناروں کی تعمیر

نقل ہے کہ سلطان فیروز شاہ دہلی میں مقیم ہوا اور بادشاہ نے دہلی کے نواحی سردار تفریح شروع کی اور قرب و جوار کے دشمن و مخالفین کو پال کرنا شروع کیا۔ بادشاہ کے عہد سے پہنچر دہلی میں دو سگین منارے تھے ایک منار سالورہ و خضر آباد کے نواحی کے موضع نویرہ میں وامن کوہ میں واقع تھا اور دوسرا منارہ قصبه میرٹھ میں واقع تھا۔

یہ دونوں منارے پہنڈوں کے عہد حکومت سے انہی مقلالت پر واقع تھے اور دہلی کے کسی فرماں رواؤ کو یہ سعادت میسر نہ ہوئی کہ ان مناروں کو شرودہلی میں منتقل کرے۔ فیروز شاہ نے جو توفیق یافتہ بھی تھا اس امر میں بے حد کوشش کی اور دونوں منارے دہلی میں نصب کئے۔ ایک منارہ کو شک فیروز آباد کے اندر جمعہ سجدہ کے مقابلہ نصب کیا گیا اور منارہ اس کے نام سے موسم ہوا۔ دوسرا منارہ کو شک حصہ میں لایا گیا۔

مختریہ کہ معتبر راویوں نے مورخ عفیف سے یہ روایت کی کہ یہ منارے ۔ صیم نے تیار کئے تھے جو بے حد دراز قامت تھا اور نیز یہ کہ زور و قوت میں بھی اپنی نظریہ رکھتا تھا اور یہی وجہ ہے کہ یہ راجہ تمام پہلوانان عالم سے زور و کشتی کرتا تھا، اہل ہند کی کتابوں میں مرقوم ہے کہ ۔ صیم مذکور روزانہ تیرہ من طعام کھاتا تھا اور اپنے زمانے کا ایسا پر زور پہلوان تھا کہ کوئی مرد اس سے مقابلہ نہ کر سکتا تھا اور اس درجہ ولاءور تھا کہ اگر ہاتھی کو نیزہ میں لے کر پھینکتا تو جانور مشرق سے مغرب میں جا کر گرتا تھا۔

اس زمانے میں تمام ہندوستان میں غیر مسلم آباد تھے اور ہاتھم دگر جنگ و جدال میں مشغول رہتے تھے۔ ۔ صیم کے پانچ بھائی تھے اور یہ شخص اپنے تمام بھائیوں میں چھوٹا تھا اور اکثر اوقات اپنے بھائیوں کے مویشی چراتا تھا اور یہ دو منارے اس کی چوب دست

تھے جن کو ہاتھ میں لے کر بکریوں کو چراتا تھا۔

اسی زمانے میں خدا کی قدرت سے مویشیوں کا قد بھی اسی زمانے کے نبی ادم کے قد و قامت کے مناسب و موزوں ہوتا تھا۔

مختصر یہ کہ یہ اشخاص بیشتر اوقات دہلی میں سکونت رکھتے تھے۔

عیسیٰ نے اس عالم سے رحلت کی اور یہ دو منارے بطور اپنی یادگار کے ان دو مقالات پر پھوٹے۔

اسی زمانے کے ہندوؤں نے باہم اتفاق کیا اور ان مناروں کی ان مقالات پر حفاظت کرتے رہے۔

کہتے ہیں کہ اس زمانہ میں آدمیوں کا قد بھی بے حد دراز ہوتا تھا، چنانچہ عہد قدیم کے انسانوں کی درازی قد کے واقعات تمام معتبر اخبار و سیر میں مرقوم ہیں۔

مختصر یہ کہ پروردگار عالم نے یہ عنایت ہمارے پیغمبر و رسول صلی اللہ علیہ وسلم پر فرمائی کہ آپ کی امت کو کوتاه قد پیدا فرمایا پروردگار عالم نے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر سات عتلیات فرمائیں اور آپ کو سات بشارتیں دیں۔

ان بشارات میں یک یہ ہے کہ اے محمدؐ کیا تم کو معلوم ہے کہ میں نے تمہاری امت کو خاتم الام کیوں قرار دیا ہے، یہ اس لئے ہے تاکہ تیری امت کے افراد زیادہ زمانے تک قبر میں نہ رہیں۔

دوسرے یہ کہ میں نے تمہاری امت کو زیادہ قوت نہیں دی ہے اور یہ اس لئے کہ یہ اپنی قوت پر غور نہ کریں اور میری نافرمانی نہ کر سکیں۔

تیسرا تمہاری امت کے قد کوتاہ خلق کے تاکہ جامہ و طعام کے زیادہ محتاج نہ ہوں اور ضروریات زندگی حاصل کرنے میں مجھ سے دور نہ ہو جائیں۔

پروردگار تو نے اپنے لطف و کرم سے ہم کو مسلمان پیدا فرمایا ہے تو مسلمانوں ہی کے درمیان ہمارا حشر کر۔

مختصر یہ کہ عیسیٰ نے دو منارے تھیں اپنی دست کاری و قوت سے تیار کئے تھے۔ فیروز شاہ نے ان مقالات کی سیر کی اور دونوں مناروں کو ملاحظہ کر کے ان کو شر

دہلی میں منتقل کیا اور بے حد سُجی و مشقت کے ساتھ شر میں لا کر فیروز آباو اور کوئی

حصار میں نصب کیا۔

ان مناروں کے زمین سے کھودنے کا تفصیلی بیان یہ ہے کہ فیروز شاہ نے سابورہ اور خضر آباد کا سفر کیا اور ایک شکار کے عقب میں گھوڑا دوڑایا۔ باوشاہ خضر آباد میں جو ولی سے نو کوس کے فاصلے پر آباد ہے پہنچا اور کوہ بابیہ کی جانب موضع نوریہ میں ایک منارہ تعمیں ملاحظہ کیا۔

باوشاہ کے دل میں یہ آیا کہ اگر یہ منارہ عجیب ولی میں لایا جائے تو یقیناً ایک عجیب و غریب یادگار دنیا میں بالقی رہ جائے گی۔

باوشاہ نے بے حد غور و فکر کے بعد ان مناروں کو بنخ سے نیچے نکلنے کا ارادہ کیا اور جس قدر قربات و قصبات کہ اس مشہور منارہ کے جوار میں واقع تھے ان کے اور دو آب و غیر دو آب کے تمام مقلمات کے باشندوں کو تجمع کیا۔

فیروز شاہ نے احرار و غلام و نیز سوار و پیادے بے شمار فراہم کئے اور طرح طرح کے اسباب و مختلف اقسام کے آلات جمع کئے۔

باوشاہ نے درخت سنبل کی چھال کے رے تیار کرائے اور اسی درخت کے تنخے تیار کئے گئے اور یہ تمام رے اور تنخے منارہ کے تکمیلی گاہ پر باندھے گئے۔

یہ احتیاط اس لئے کی گئی کہ چونکہ منارہ پیشتر کا ہے ایسا نہ کہ خم ہونے سے ٹوٹ جائے اور زمین پر گر پڑے۔

محضریہ کہ منارہ بنخ تک کھودا گیا اور منارہ خم کھا کر تنخوں اور رسول پر آگیا۔

چنانچہ چند روز کے بعد منارہ زمین پر گرا اور خدا کے فضل و کرم سے یہ م Mum طے ہوئی۔

منارہ کی بنخ پر غور کیا گیا اور معلوم ہوا کہ یہ عجیب و غریب شے ایک ایک سنگ بزرگ چهار گوشہ پر قائم ہے اور یہ منارہ بجائے ایک ستون کے زمین کے اندر سے بلند اور اسی سنگ پر واقع ہے۔

سنگ چهار گوشہ بھی زمین سے نکلا گیا۔

اس کے بعد یا یا ایس پیوں کی ایک گاڑی بنائی گئی اور گاڑی کے ہر پیہے میں رسیاں لپٹی گئیں اور ہزار انسان اس ستون کے انھانے میں لگائے گئے۔

آخر کار بے حد مشقت و محنت کے بعد ستون گاڑی پر رکھا گیا اور گاڑی کے ہر پایہ پر دس من کی ایک ری باندھی گئی اور ہر ری کو سچنے کے لئے دو سو مزدور مقرر کئے گئے۔

اس کے بعد گاڑی چلی اور بے حد مشقت و محنت کے ساتھ دریائے جمنا کے کنارے لائی گئی۔ بادشاہ نے دریا میں تمام کشتیاں جمع کیں۔

واضح ہو کہ اس زمانے میں دریائے جمنا میں بزرگ و سبق بجروں کا ایک بڑا ذخیرہ موجود تھا اور بعض کشتیاں اتنی بڑی تھیں کہ اس میں سات ہزار و پانچ ہزار من غلہ آ جا سکتا تھا۔

چھوٹی سے چھوٹی کشی بھی اتنی وسعت رکھتی تھی کہ اس میں دو ہزار من غلہ آسانی کے ساتھ آ جاتا تھا، الغرض یہ کشتیاں جمع کی گئیں اور منارہ بے حد محنت و حکمت کے ساتھ کشتیوں پر رکھا گیا اور دریائی راہ طے کر کے یہ عجیب و غریب ستون کوئی فیروز آباد میں لایا گیا۔

اس زمانہ میں خاکسار مولف کا سن بارہ سال کا تھا۔

غرض کہ منارہ دربار فیروز آباد کے اندر لایا گیا اور جمع مسجد کے متصل ایک عمارت کی تعمیر کا آغاز ہوا، اس عمارت کو ماہرو بہترن کارگروں نے سُک کر سُل اور چونہ سے تیار کیا۔

عمارت کی ہر پوشش پر بادشاہ کی حکمت و تذکیر سے منارہ کو اوپر چڑھاتے تھے اور اس کے بعد دوسرے پوشش کی ابتداء کرتے تھے۔

غرضیکہ اس طرح منارہ مذکور ہر پوشش پر بلند ہوتا گیا اور اب وقت آیا کہ منارہ سیدھا کیا جائے۔

اس مقصد کے لئے دس من کی متعدد رسیاں تیار کی گئیں اور عمارت یعنی چبوترہ کی ہر پوشش پر لکڑی کے چرخ باندھے گئے۔

اس کا ایک سرا منارہ کے سرے پر باندھا گیا اور دوسرا چرخ سے باندھا گیا۔

ہزارہا آدمی چرخ پر زور کرتے اور اس کو چلاتے تھے اور مزدوروں کی بے انتہا کوشش و قوت سے منارہ نصف گز بلند ہونے لگا۔

منارہ کے نصف گز بلند ہونے کے بعد ستون کے گرد چوب بزرگ سینبل کے  
تختے بجائے تکیے کے رکھے گئے تھے اسکے لئے چبوترہ پر نہ گر سکے۔

غرض اس طرح چند روز کو شش کی گئی اور بادشاہ کی نیت صادق اور خدا کے فضل  
و کرم سے منارہ راست و ہموار ہو گیا۔

منارہ کے گرد سر سے پاؤں تک بے شمار تختے لکڑیوں کے بندھے تھے اسکے لئے  
ان تختوں پر قائم رہے اور کسی مقام سے خم نہ ہونے پائے۔

غرض کہ بادشاہ نے اپنی حکمت و تدبیر سے ایسا عجین و بلند منارہ تیر کی طرح  
راست و ہموار بلند و بالا کروایا جس کو دیکھ کر انسان کی عقل دنگ ہو جاتی ہے۔

یہ منارہ ایسا راست و ہموار بلند ہوا کہ کسی مقام پر ذرہ برآبڑ بھی خم نہ آیا۔

سنگ چهار گوشہ منارہ کو ہموار کرتے وقت زمین میں گاڑ دیا گیا اور منارہ اسی پھر پر  
لکھا گیا۔

منارہ مذکورہ تیس گز بلند تھا آٹھ گز چبوترہ کے اندر ہے اور چوبیں گز بلند و بالا  
ہے۔

یہ معلوم نہ ہوا کہ اس منارہ کو اس کے اصل مقام پر کس شخص نے کس تدبیر  
سے نصب کیا تھا۔

منارہ کے پاس چند سطرين ہندی میں چاندی سے کندہ کی گئی ہیں۔

فیروز شاہ نے بے شمار ہندی افراد کو جمع کیا تھا کہ ان سطور کا مطلب حل ہو اور یہ  
پڑھی جائیں لیکن کوئی شخص اس کے سمجھنے میں کامیاب نہ ہوا۔

ایک روایت یہ ہے کہ بعض اہل ہندو نے ان سطروں کو پڑھ لیا اور منارہ پر یہ  
مرقوم تھا کہ اس منارہ کو کوئی مسلم و غیر مسلم فرماں روامدت دراز تک اس کے مقام  
سے منتقل نہ کر سکے گا، لیکن آخر زمانہ میں ایک مشور فرماں روا فیروز شاہ نام پیدا ہوا گا  
جو اس منارہ کو اس مقام سے علیحدہ کر دے گا۔

غرض کہ یہ امر بادشاہ کی خوش عقیدگی کا شعرو تھا کہ توفیق الہی سے وہ ہر ایسی آرزو  
اور خواہش میں کامیاب ہوتا تھا۔

مبارة دوم کا جو کوشک نگار میں نصب کیا گیا افسانہ یہ ہے کہ یہ مینارہ میان دو آب

حوالی قصہ میرٹھ میں واقع تھا۔ منارہ کو شک نگار زریں اس سے قدرے چھوٹا ہے۔ فیروز شاہ نے اس منارہ کو بھی اسی حکمت عملی سے نیز مختلف حکمتوں اور مشقت سے زمین سے نکال کر کو شک نگار میں نصب کیا۔

غرض کہ بادشاہ نے منارہ دوم کو کو شک نگار میں نصب کیا اور اس روز فیروز شاہ نے خاص و عام کے لئے جشن سرت مقرر کیا۔

شرکا ہر باشندہ عیش و عشرت کا متوالا تھا اور ہر فرد غم و آلام سے آزاد تھا۔ کو شک نگار میں شرپت کے لئے خم رکھے گئے اور ہر آنے والے کو عام اجازت تھی کہ جس قدر خواہش ہو شرپت پیئے اور کسی شخص کو مخالفت کا خوف خطرہ بھی نہ تھا۔

غرض کہ منارہ قائم ہوا اور کو شک تیار کیا گیا اور بادشاہ نے اس مقام پر ایک شر آپلو کیا۔

تمام خاندان اور امراء فیروز شاہی نے اس شر میں اپنے لئے عمارات تعمیر کرائیں۔ حقیقت یہ ہے کہ سلطان فیروز شاہ کا ان مناروں کو اس طرح نصب کرنا بادشاہ کا قليل یادگار کارنامہ ہے جو کسی گوشہ دل سے فراموش نہیں ہو سکتا۔

یہ حق ہے کہ ہر اولوالعزم فرماں روانے اپنی یادگار زمانہ میں چھوڑی ہے اور اسی طرح اپنی جہاں داری و فراست و سیاست کا ثبوت دیا ہے چنانچہ سلطان شمس الدین المنش نے جامع مسجد دہلی کے گرد ایک منارہ بزرگ تعمیر کیا جس کا تفصیلی حال خود ناظرین کو بخوبی معلوم ہے۔

غرض کہ اس طرح ہر بزرگ و باقی فرماں روانے بے شمار یادگاریں و مثالیں چھوڑی ہیں جن سے اس کا نام نیک تاقیم قیامت روشن و باقی رہے گا مگر یہ دو منارے عجیب جو فیروز شاہ نے نصب کئے ایسی یادگار ہیں جن کا مثل تاریخ میں موجود نہیں ہے۔

جس زمانے میں کہ امیر تیمور ہندوستان تشریف لائے اور خلائق شر بادشاہ کی قدم بوی سے مشرف ہوئی تو امیر مذکور نے چند روز شر میں قیام فرمایا اور ہر تاجدار کی یا گار کو ملاحظہ کیا۔

صاحبہ قران نے ان مناروں کو بھی ملاحظہ فرمایا کہ خداۓ تعالیٰ کی مشیت و حکمت سے ہر تاجدار نے اس دنیا میں اپنی یادگار چھوڑی ہے لیکن ہر فرمائی روا کی یادگار امتداد زمانہ سے ناپید و ضائع ہو گئی ہے اور آج اس کا نام بھی کوئی شخص زبان پر نہیں لاتا لیکن یہ منارے عجین جو فیروز شاہ نے اپنی یادگار چھوڑے ہیں یہ تاقیم قیامت بالی رہیں گے۔

امیر تیمور نے فرمایا کہ میں نے مختلف ممالک کی سیر کی ہے اور ہر شر میں مختلف یادگاریں تمام سلاطین روزگار کی دیکھی ہیں لیکن اس طرح کی کوئی شے میری نظر سے نہیں گزری۔

غرض کہ پادشاہ نے ان مناروں کے تمام تفصیلی حالات و اپنے عمد کے مشهور واقعات وغیرہ نقہ سے ان مناروں پر کندہ کرائے۔

جبکہ مختلف دور زمانے کے آئیں گے اور ہر قرن میں انسان ان میثاروں کو دیکھے گا تو ہر شخص یہی کہے گا کہ یہ کام انسانی طاقت سے باہر ہے۔

## سوال باب

### شکار کے حالات

تغلق ہے کہ فیروز شاہ ملکی معاملات میں اسرار سلطنت بہ حسن و خوبی حل کرتا تھا۔ باوشاہ نے ملکی مصلح کی وجہ سے سیر و سفر سے کنارہ کشی کر لی تھیں بعد کو خیال کیا کہ سلاطین کے سیر و سفر میں خلافت کو آرام وطمینان حاصل ہوتا ہے۔

باوشاہ نے خیال کیا کہ سلاطین کا بغیر کسی مصلحت ملکی سفر کرنا مناسب نہیں ہے۔ چونکہ فیروز شاہ نے مقدمہ ان گرینپاکی طرف سفر کرنا ترک کر دیا تھا اس لئے شکار کا ایک مشغله اختیار فرمایا جس کے ضمن میں باوشاہ مفسدوں اور حریفوں کی تنبیہہ و تدبیب کر دیتا تھا فیروز شاہ کو شکار کا شوق ایام طفیل سے تھا، عمد حکومت میں یہ مشغله بھی ملکی مہمات میں سے ایک اہم مشغله قرار دیا۔

سلطان محمد تغلق نے بارہا فرمایا کہ ملک نائب امیر حاصل یعنی فیروز شاہ بے حد عاقل و دانا ہے۔ لیکن افسوس ہے کہ اس کو شکار کا بیجد شوق ہے اور اسی مشغله میں بے حد مصروف ہے۔

مخصریہ کہ سلطان محمد تغلق نے بارہا فیروز شاہ کو نصیحت کی اور کہا کہ شکار پرند سے گریز کرو اور کنجشک ملک کو شکار کرو۔

مخصریہ کہ سلطان محمد نے فیروز شاہ کو نصیحت کی لیکن مرحوم سلطان کو معلوم نہ تھا کہ فیروز شاہ ختم الملوك ہے اور اس کے شکار سے بھی بے شمار مسلمانوں کو نفع پہنچے گا۔

باوشاہ جب شکار کے لئے سفر کرتا اور شکار گاہ میں صید اگلنی میں مشغول ہوتا تو اس وقت بے حد خوش و بیشش ہوتا اور جو شخص بھی اس وقت اپنی خواہش و آرزو کو پیش کرتا باوشاہ فوراً اس کی حاجت روائی فرمادیتا مخصریہ کہ فیروز شاہ نے اپنے عمد

حکومت میں مختلف قسم کے شکار کھیلے اور اس معاملہ میں حد سے زیادہ کوشش کی اور ہر قسم کے جانور فراہم کئے۔

باوشاہ نے چیتے اس قدر جمع کئے جن کا شمار نہیں ہو سکتا تھا۔

باوشاہ نے اپنے عمد حکومت میں بے شمار شیر شکار کئے اور بازوں بھری و ترمیٰ و شاہین وغیرہ پرند اس قدر جمع کئے کہ انسان اس کا خیال بھی نہیں کر سکتا۔ تمام شکاری درند و پرند بند رگان باوشاہی کے سپرد تھے اور ہر جانور پر دو اور تین نفر بند گان شاہی مقرر تھے اور تمام نگہبان جانور و اسپ سوار باوشاہ کے ہم رکاب چلتے تھے۔

باوشاہ شکار کا اس درجہ شائق تھا کہ پینتالیس نشان جو مراتب شکار تھے باوشاہ کے ہمراہ ہوتے تھے اور ایک فراش خانہ ایک ولیمز ایک بارگاہ ایک خواب گاہ اور ایک گنبد سفید جو خاص فیروز شاہ کی یادگار تھا ساتھ ساتھ رہتا تھا۔

فیروز شاہ شکار کے لئے روانہ ہوتا اور اس کے ہمراہ فوج بھی ہوتی تھی اور نیز تمام خاندان و ملوک و شاہزادگان اس فوج کے برائے چلتے تھے۔

اس کے علاوہ پر طاؤس کے دو نیزے جو خاص سلطان تعلق کی ایجاد تھے فوج خاصہ شاہی کے میمنہ و میسرہ میں ہمراہ ہوتے اور نیز میمنہ کے ساتھ میں محافظان درند اور میسرہ میں نگہبان پرند فراہم ہو کر راہ طے کرتے تھے۔

فیروز شاہ کے اصلیں میں گھوڑوں کا ذخیرہ بھی بہت کافی تھا۔

تمام باوشاہی جانور پانچ پانیگاہوں میں باندھے جاتے تھے جن کو سچ محل کہتے تھے۔ انشاء اللہ تعالیٰ ہر پانیگاہ کا مفصل حال باوشاہی کارخانہ جات کے بیان میں ہدیہ ناظرین ہو گا۔

سبحمدہ ان پانچ پانیگاہوں کے ایک پانیگاہ شکرہ خانہ میں تھی اور ایک ہزار دو سو گھوڑے شکروں کے ہمراہ ہوتے تھے اس زمانے میں ملک و پلان امیر شکار تھا اور ملک خضر کو نیابت کی خدمت پرداز تھی۔

بازیڈ گان و وجود اران شکرہ خانہ علیحدہ چلتے تھے۔

شکرہ خانہ کا ہر کارکن امرائے کبار میں داخل تھا اور شکرے کی پورش میں ہر

امیر بے حد سی و کوشش کرتا تھا۔

چونکہ فیروز شاہ کو اس مشغله میں بے حد انہاک تھا اسی لئے ہر امیر اپنے فرائض کو بے حد مستحدی و مشقت سے انجام دیتا تھا۔ اور اس امر میں کوشش رہتا تھا کہ بقیہ عمر بھی اسی شغل میں گزر جائے۔

شکار کے وقت صف شکار درست کرنے میں خاص اہتمام کیا جاتا تھا۔

فیروز شاہی شکار گاہ میں ایسی صف بندی ہوتی تھی کہ سلاطین قدم میں بہت کم کسی نے ایسی کی ہو گی۔

اگر کسی صاحب جاہ بادشاہ کو صف بندی شکار کا خیال بھی ہوتا تھا تو ایک ہی وقت یہ انتظام ہوتا تھا اور اس کے بعد صف بندی توڑ دی جاتی تھی لیکن سلطان فیروز شاہ سات سات اور آٹھ آٹھ روز اسی قسم کی صف بندی کو قائم رکھتا تھا اور ہر روز اسی صف بندی میں صیدا گئنی ہوتی تھی۔

چونکہ بادشاہ نے اسی مشغله شکار میں انواع و اقسام کے طریق صف بندی سے کام لیا اس لئے یہ سورخ عفیف ہر صف بندی کا حال جدا گانہ معرش تحریر میں لاتا ہے کہ صاحبان بصیرت کو نصیحت آمیز سبق حاصل ہو جائے۔

یہ سرزین قطعاً بے آب ہے اور ہر جانب چند کوس تک خراب ہی خراب ہے۔

اس زمین کا یہ حال ہے کہ سو گز کھونے کے بعد پانی برآمد ہوتا ہے اور اگر کوئی مسافر راہ بھول کر اس جنگل میں آوارہ ہو جاتا ہے تو بے آبی کی وجہ سے بے حد مضطرب و پریشان ہو کر جان کھوتا ہے، اسی لئے کہ پانی صرف دوسری منزل پر دستیاب ہو سکتا ہے۔

گور خر کی خصلت یہ ہے کہ بے آب مقام پر رہتا ہے اور ایک ایسی سرزین میں سکونت اختیار کرتا ہے جہاں اسی کوس تک پانی دستیاب نہ ہو اور یہ فاصلہ قطعاً خراب ہو۔

اس جانور کا خاصہ ہے کہ جب پیاسا ہوتا ہے تو اسی (80) کوس زمین طے کر کے پانی کے پاس آتا ہے اور پانی پی کر پھر اپنے مسکن کو واپس آتا ہے۔

گور خر کا شکار صرف موسم گرم میں کر سکتے ہیں۔

اس جانور کی فطرت یہ ہے کہ گری کے زمانے میں ایک مقام پر مل کر رجھے ہیں۔

یہ جانور گرمی میں تو مل جل کر رہتے ہیں لیکن جاڑے و برسات کے موسم میں ایک دوسرے سے علیحدہ ہو جاتے ہیں۔

مختصر یہ کہ بادشاہ نے ارادہ کیا کہ گور خر کا شکار کرے اور لشکر گاہ کو سرتی اور ابسر میں چھوڑ کر خود گور خر کے شکار کے لئے روانہ ہوا۔

فیروز شاہ لشکر گاہ سے سوار ہوا اور ارشاد ہوا کہ جن سواروں کے گھوڑے تزویز و قوی ہیں وہ ہمراہ رہیں اور ضعیف جانوروں کے سوار بنگاہ میں مقیم رہیں۔

اس کے علاوہ بادشاہ نے فرمایا کہ ہر وہ شخص جو بادشاہ کے ہمراہ رہے گا تین شبانہ روز کا ذخیرہ آب اپنے اور اپنے مرکب کے لئے میا و تیار رکھے۔

بادشاہ کے حکم کے مطابق خاندان و ملوک نے اونٹوں پر اور بعض افراد نے کماروں اور گھوڑوں کی پشت پر پانی کا ذخیرہ ہمراہ لیا۔

فیروز شاہ عصر کے وقت شکار گاہ کو روانہ ہوا اور تمام شب تیزی کے ساتھ سفر کرتا رہا اور دن کو ظہر کے وقت گور خر کے جنگل کے قریب پہنچا۔

بادشاہ نے اس مقام پر پندرہ کوس کے گرد شکار کی صفائی درست کیں اور اس کے بعد آہستہ آہستہ آگے بڑھ کر حلقة شکار کو چار کوس کے درمیان محدود کر دیا اور اس طرح بے شمار گور خر صفوں کے اندر آ گئے۔

بادشاہ نے شب کو اسی مقام پر منزل کی دوسرے روز دوبارہ شکار کو روانہ ہوا اور صبح سے شام تک صیدا گھنی کر کے مغرب کے وقت فرود گاہ والپس آیا۔

غرض کہ فیروز شاہ نے ستر (70) کوس کا سفر کر کے گور خر کا شکار کیا اور اس کے بعد لشکر گاہ کو واپس آیا۔

بادشاہ نے اس شکار میں کافی گور خر شکار کئے۔

ہرنی و گورو نیل گائے کے شکار کا بیان

اس قسم کے جانور حوالی بداؤں اور آکورا میں کثرت سے پائے جاتے ہیں اس لئے

کہ یہ جانور زیادہ تر اس مقام پر ہوتے ہیں جہاں جنگل بھی ہو اور گھاس اور پانی بھی پایا جاتا ہو اور اس قسم کا جنگل دہلی میں نہیں پایا جاتا۔

اس امر کی وجہ یہ ہے کہ فیروز شاہ رعیت پرور فماں روا تھا اور اس بادشاہ نے ملک کی معموری اور رعیت کی مرغہ حالی میں بے حد سی و کوشش کی تھی۔

بادشاہ نے پائے تخت کے قرب و جوار کو اس درجہ آباد و معمور کیا کہ دہلی کے نواح میں اس قسم کے جنگلوں کا نام و نشان نہ رہا اور صرف حوالی بداؤں میں ایک جنگل محض شکار کے لئے باقی رہ گیا بلکہ احتمال یہ تھا کہ بادشاہ کی انتقالی توجہ و کوشش کی وجہ سے یہ مقام بھی آباد و معمور ہو جائے گا۔

فیروز شاہ ہر سال فیروز آباد سے سیر و شکار کے لئے روانہ ہوتا۔

فیروز شاہ اسی بداؤں کے جنگل میں جو شکار کے لئے مخصوص کر دیا تھا آتا اور بیشمار جانوروں کا شکار کرتا تھا۔

مورخ عفیف ہر وقت بادشاہ کے ہمراہ رہتا تھا۔

فیروز شاہ جلد سے جلد صحرا میں پہنچتا اور ارادہ کرتا کہ شکار کی صفائی بندی کرے تو ایک روز قبل تمام حشم و لشکر کو حکم صادر ہوتا تھا اور تمام لشکر اسی شب کو طویلہ میں مقیم ہوتا اور رات کو دہل پاس بین بھائی جاتی تھی۔

بادشاہ اسی روز قیام گاہ سے کوچ کرتا اور تمام سوار و پیادے احرار و غلام بادشاہ کے ہمراہ ہوتے اور نیز پایہ گاہ بھی بادشاہ کے ساتھ ہوتی۔

فیروز شاہ اس روز ایک بلند مقام پر استادہ ہوتا تھا اور اسی بلندی کے نیچے سوار ان لشکر صفائی بندی کے لئے روانہ کے جاتے تھے۔

بادشاہی حکم کے مطابق دو نشانات شکار میا کئے جاتے تھے ایک نشان جانب راست اور دو سرا جانب چپ رہتا تھا دست راست کی جانب ملک نائب بار بک سواروں کو صفائی بندی کے لئے روانہ کر لاتا تھا اور دوسری طرف ملک علاوہ الملک یہ خدمت بجا لاتا تھا۔

ان امراء کے عقب میں نشان شکار ہوتے تھے۔ ہر گروہ کے افراد صفائی بندی کے لئے تیار ہوتے اور سب سے پیشتر اسی گروہ کے نیزہ باز روانہ کئے جاتے تھے اور ان کے عقب میں سواران خیل دار چلتے تھے۔

بعض اشخاص نے ازروئے حسد جو انسان کی فطرت کا خاصہ ہے بادشاہ سے عرض کیا کہ عرض لفکر کا اس سے بہتر موقع دوسرا نہیں ہے اس لئے کہ ہر خلیل دار کے سوار اس وقت دم رین گھوڑا دوڑاتے ہیں۔

بادشاہ کو ان اشخاص کی یہ گفتگو بھلی نہ معلوم ہوئی، یہ کلام من کر منہ پھیر لیا۔ جب تمام سوار میدان کو روانہ کر دیئے جاتے تھے اور دونوں نشان دس کوں کے فاصلے پر نکل جاتے تھے تو بندگان خاص کو صفت بندی کا حکم دیا جاتا تھا۔ بندگاہ خاص میں بھی ہر سو (100) امراء پر ایک بیوق قوی ہوتی تھی اور یہ گروہ بھی شکار کا رخ کرتا تھا۔

امراء کے بعد پائیگاہ شکرہ خانہ کے اسپ روانہ کئے جاتے تھے اور کارخانہ جات نشان کے عمل و کارکن بھی شکار گاہ کا رخ کرتے تھے۔ آخر میں فیلان شکاری روانہ ہوتے تھے لیکن اگر صفت بندی کا دور بڑا ہوتا تھا تو سواران پائیگاہ ہاتھیوں سے پیشتر روanہ کئے جاتے تھے اور ان کے بعد ہاتھیوں کی باری رہتی تھی۔

محضیر یہ کہ دونوں نشانات اپنی اپنی جگہ پر بیکجا ہوتے تھے اور اس مقام پر اس قدر آگ جلائی جاتی تھی کہ دھواں بلند ہوتا تھا اور یہ معلوم ہو جاتا کہ صفت بندی مکمل ہو گئی۔

اس وقت بادشاہ حکم دیتا تھا کہ سواران مذکور آہستہ صفت بندی میں داخل ہوں، اور دوسری بار بادشاہی فرمان پہنچتا تھا کہ اس قدر احتیاط کی جائے کہ جانور حلقة کے باہر نہ نکل سکیں۔

سوار حلقة شکار میں داخل ہوتے تھے اور بادشاہ کا فرمان صادر ہوتا تھا کہ سوار آہستہ پیل مال کرتے ہوئے حلقة شکار میں داخل ہوں اور دوسری بار یہ تائید ہوتی تھی کہ جانور حلقة کے باہر نہ رہیں، صید افگنی کے دور چھوٹا ہوتا تھا اور پھر کے سوار ایک یا دو صاف میں منقسم ہو جاتے تھے اور دو صفوں سے تین صفوں میں تقسیم ہو جاتے تھے۔

یہ قرب طرفین کے سواروں کا اس درجہ بڑھ جاتا تھا کہ حلقة شکار میں مقابلے کے

سوار ایک دوسرے کو بخوبی دیکھ سکتے تھے۔

شب تمام ہونے کے بعد روز روشن ہوتا اور بادشاہ حکم دیتا تھا کہ ہر شخص حلقة کے اندر جس جس مقام پر پہنچ چکا ہے وہیں قیام کرے لیکن شکار گاہ میں کسی جگہ کا تعمین نہ ہوتا تھا اور جو شخص کہ جس مقام پر پہنچ جاتا وہیں قیام اختیار کرتا تھا۔

اسی طرح خیلداروں کے خیمه ایک دوسرے سے متصل بڑا کئے جاتے تھے اور یہ اتصال ایسا مکمل ہوتا تھا کہ صفت بندی کے دور کی طرح خیموں کا ایک دائرة بن جاتا تھا اس لئے کہ ہر خیل دار کا خیمه اپنے دوسرے ہم مرتبہ فرد سے متصل نصب کیا جاتا تھا اور اسی طرح صفت بندی کا دور جو چل ریا پہنچ کوس ہوتا تھا اس کے گرد ایک دائرة خیموں کا بھی بن جاتا تھا۔

خیموں کے دور کے مقابل کشکھرے باندھے جاتے تھے اور اس طرح صفت بندی کے دور کے گرد ایک دور کشکھروں کا بھی ہوتا تھا۔

سرائچے کے عقب میں خیلداروں کے قیام گاہ کا انتظام کیا جاتا تھا اور اسی طرح اہل بازار بھی اپنے خیل کے مقابل قیام کرتے تھے۔

غرض کہ جب صفت بندی کا دور مکمل ہو جاتا تھا تو جانوروں کی جلاش کی جاتی تھی، اگر شیر یا بیریا گرگ وغیرہ جانور حلقات کے اندر ہوتے تو بادشاہ پیشوان جانوران موزی کا شکار کرتا اور اس کے بعد دوسرے جانوروں پر توجہ کرتا تھا۔

صف بندی کے زمانے میں دلیزرنہ ہوتی تھی بلکہ بارگاہ خواب گاہ و گنبد سفید بڑا کیا جاتا تھا۔

فیروز شاہ ہر خیل دار کو حکم دیتا کہ اپنے ماتحت افراد سے اپنے حلقات میں ہوشیار رہے اور ان افراد کو سرانے میں رہنے کی ضرورت نہیں ہے۔

اس حکم کی بناء پر تمام خیل دار اپنی اپنی چوکی میں ترکش باندھے ہوئے ہوشیار اور بیدار رہتے تھے۔

جب صفت بندی کا دور اسی طرح مستحکم ہو جاتا تھا اور ہر قسم کے شکار صفت بندی کے حلقات میں نظر بند ہو جاتے تھے تو بادشاہ ہر روز شکار کے لئے سوار ہوتا تھا اور تقریباً پہنچ سو یا چھ سوار جن میں شنزادے اور خنان و ملوک بھی شامل ہوتے تھے بادشاہ کے

ہر کاب ہوتے تھے۔

بادشاہ صف بندی کے حلقة میں داخل ہو کر شکار کرتا اور اپنے شکار کے عقب میں تیر پھینکتا اپنے النگ کے مقابل میں جو خیدار شکار مارتا وہ جانور بطور انعام اس امیر کو عطا ہوتا تھا۔

فیروز شاہ اس طریقہ سے سات یا آٹھ روز شکار کھیلتا اور خود شکار کے عقب میں گھوڑا دوڑاتا، بادشاہ جب ارادہ کرتا کہ صف بندی توڑ دی جائے اور باقی ماندہ شکار کو گرفتار کر لیں تو شاہی حکم کے موافق ایک آتشیں تیر صف بندی میں پھینکا جاتا تھا اور دہل اور شہنائی بجائی جاتی تھی۔ اس آواز کو سن کر تمام خلافت حلقہ کے اندر آ جاتے اور صف بندی کے اندر جو باقی ماندہ شکار ہوتا اس کو گرفتار کر لیتے تھے۔

کمار اور کوانی جو سلطانی لشکر میں ملازم تھے شکار پکڑنے کے لئے دوڑتے اور ہر شخص کوئی نہ کوئی جانور گرفتار کر کے لے آتا تھا۔

پھرہ یعنی صف بندی کے زمانے میں اس قدر شکاری گوشت فراہم ہو جاتا تھا کہ کثرت کی وجہ سے خراب و گندہ ہو کر بو پھیل جاتی تھی۔

بعض اشخاص شکاری گوشت میں زیرہ ملا کر شردہ دہلی تک لاتے تھے۔

اگر بادشاہ جنگلی بھینسوں کا شکار کرتا اور یہ جانور بہت ہوتے تو شاہی حکم کے مطابق ان کے لئے بھی صف بندی کی جاتی لیکن ان جانوروں کے لئے ایک ہی وقت اس قسم کی صف بندی ہوتی تھی اور جب بادشاہ شکار سے فارغ ہو جاتا تو اسی وقت صف بندی توڑ دی جاتی تھی اس لئے کہ جنگلی بھینسے اپنی بے انتاقوت و طاقت کی وجہ سے حلقة صف بندی کے اندر زیادہ قیام نہ کر سکتے تھے۔

مختریہ کہ فیروز شاہ ہر سال سواری کرتا اور ہر سواری میں اسی قسم کی تین چار صف بندیاں کرتا تھا اور اس کے بعد اپنے بناگہ کے ہمراہ دہلی کو واپس آ جاتا تھا۔ یہ امر قطعاً صحیح ہے کہ اس قسم کی شہانہ عنیمت اور تاریخ میں اس کا اندر راج عظمندوں کے لئے باعث سرست ہے۔

شیر و ماء کا شکار

فیروز شاہ کبھی کبھی ہر قسم کے جانوروں کا شکار کرتا تھا اور بیشہ بے حد سی و

کوشش کے ساتھ شکار کے لئے سواری کرتا تھا اور ہر وقت شکروں کے اڑانے اور جانوروں کے شکار کرنے میں مصروف رہتا تھا۔

فیروز شاہ اپنے قصر عزت میں قیام کرتا اور بادشاہ کے حضور میں شکرہ کو باہمی دیتے تھے اور اگر سوار راہ میں ہوتا تو شکرہ بھی جانوروں پر اڑایا جاتا تھا۔

اگر بادشاہ کے سامنے کوئی چمار پایہ جانور آ جاتا تو اس جانور پر چھیتے اور سیہ گوش بھی چھوڑے جاتے تھے، حالت یہ تھی کہ بارہ ہزار بندگان بالی بادشاہ کے ہم رکاب ہوتے تھے۔

واضح ہو کہ بالی اس گروہ کو کہتے ہیں جو ہر کو پکڑنے کے جال جانوروں پر لاو کر ہمراہ چلتے تھے۔

جب ہر کسی مقام پر ٹھہر جاتے تھے تو بالی جال کو زمین پر بچا کر جانوروں کو پکڑ لیتے، بعض بندگان بالی نر گاؤ میش پر سوار ہوتے تھے اور پسلواناں زور آور بہادران نمدار کے آہنی و فولاد کے پیکان ہاتھ میں لے کر چلتے تھے۔

جب کبھی کہ شیر کسی جنگل میں گرفتار ہو جاتا تھا تو بالی گروہ تمام و کمال نر گاؤ میش کو بیکجا کرتے تھے اور خود ان کی پیٹھ پر سوار ہو کر چلتے تھے۔

نر گاؤ میش شیر کو دیکھ کر اپنے شاخ باہم دگر متصل کرتے تھے اور تمام جانور شیر پر زخم کر دیتے تھے۔

بندگان بالی جانوروں کی پشت پر شیر کو نیزہ سے زخمی کر کے ان کا شکار کرتے تھے۔

کبھی کبھی بادشاہ کے حکم سے بڑے بڑے جال شیر پر ڈالے جاتے تھے اور چاروں طرف ہاتھی کھڑے کئے جاتے تھے۔

ہاتھی پیل مالی کرتے ہوئے جال پر چلتے تھے اور شیر کو دام کے نیچے گرفتار کر لیتے تھے۔

کبھی ایسا ہوتا کہ فیروز شاہ کے حکم سے ہاتھی شیر پر چھوڑے جاتے تھے اور شیر ہاتھیوں پر حملہ کرتا تھا اور بادشاہ خود شیر کو تیر سے ہلاک کر دیتا تھا۔

اس جانور کے شکار کا مشغله اس حد تک پہنچ گیا کہ چند جانور بادشاہ کے دربار کے

روپرو باندھے جاتے تھے جن میں سے نصف جانور دربار کے دائیں طرف اور نصف  
دائیں طرف رکھے جاتے تھے۔

اسی طرح اگر تملی اور دہندی میں مجھلیاں پائی جاتیں تو بادشاہ جالوں سے  
چھلیوں کو کپڑنے کا حکم دیتا۔

شاہی حکم کی تعمیل کی جاتی اور تمام مجھلیاں کپڑی جاتی تھیں۔

اس میں شبہ نہیں کہ سلطان فیروز شاہ نے معاملہ شکار میں اس درجہ کو شش کی کہ  
اس کی نظیر شہابان سابقہ کے حالات میں نہیں ملتی۔

اسی طرح بادشاہ نے دو آہنی دیگیں تیار کرائی تھیں اور یہ ظروف اس درجہ بڑے  
تھے کہ ہر دیگ کی میں سو جانوروں کا گوشت پک سکتا تھا۔

ان دیگوں کے لئے دو چولیے دس پایہ کے تیار کئے گئے تھے، ان چولیوں اور  
دیگوں کو ایک سو تیس کمار بادشاہ کے ہمراہ سفر میں لے جاتے تھے۔

جب کسی منزل میں بادشاہ کا قیام ہوتا اور شکاری جانوروں کا گوشت جمع ہو جاتا تو  
یہ گوشت دیگوں میں پکایا جاتا اور خلق اللہ کو تقسیم کیا جاتا۔

غرض کہ بادشاہ دین پناہ نے اپنے عمد حکومت میں ہر شے نادر روزگار ایجاد کی اور  
اپنا نیک نام یادگار چھوڑا، بخلاف دیگر شہابان گزشتہ کے ان کے کارنامے انہی کے ساتھ  
ختم ہو گئے اور نام و نشان بلقی نہ رہا جن کی شرح و تفصیل عقلاً کے لئے عبرت انگریز  
سبق ہے۔

## گیارہوں باب

### فیروز شاہ کی تعمیر کردہ عمارت

سلطان فیروز شاہ نے عمارت کی تعمیر میں خاص طور پر توجہ کی۔

وہی کے کسی سلاطین و بادشاہ نے اس درجہ عمارت کی تعمیر میں اس قدر جدوجہد نہ کی ہو گی جو فیروز شاہ سے ظاہر ہوئی۔

فیروز شاہ کو تعمیر سے اس قدر انہاک تھا کہ اس نے شر و حصار و کوشک و بند و بندر و مسجد و مقبرہ، غرضیکہ ہر قسم کی بے شمار عمارت تعمیر کرائیں، چنانچہ شر و حصار فیروزہ و فتح آباد کے حالات سے سورخ ناظرین کو مطلع کر چکا ہے۔

اسی طرح بادشاہ نے فیروزہ و فیروزہ آباد ہاری کشمیرہ و تغلق پور کا سنہ و تغلق پور ملک کوت و شرب جونپور وغیرہ آباد و معمور کئے۔

بادشاہ نے ہر مقام و ہر شر میں آرام و آسائش کے لئے مشکم و مضبوط حصار و قلعہ جات تعمیر کئے۔

بادشاہ نے حصار و بlad کے علاوہ پر ٹکلف کوشک بھی تعمیر کئے، چنانچہ کوشک فیروز آباد و کوشک نزولی و کوشک مندوواری و کوشک حصار فیروزہ و کوشک فتح آباد و کوشک جونپور و کوشک شکار و کوشک بند فتح خال و کوشک ساپورہ و دیگر محلات بادشاہ کی یادگار ہیں۔

اسی طرح بند کے اقسام میں بند فتح خال و بند مالجہ، جہاں بادشاہ نے آب زمزم بھی ڈالا تھا، اور بند میال پور و بند شکر خال و بند ساپورہ و ہند سینہ و بند وزیر آباد وغیرہ بھی بے حد مضبوط و مشکم تیار کرائے۔

ان عمارت کے علاوہ خانقاہیں اور سرائیں مسافروں کے قیام کے لئے تعمیر کی گئیں۔

فیروز شاہ نے بندگان خدا کے آرام کے لئے دہلی میں ایک سو بیس خانقاہیں تعمیر کرائیں۔

بادشاہ نے یہ تجویز فرمایا کہ ہر چمار جانب سے مسافر آئیں اور ان سراویں میں قیام کریں اور ہر خانقاہ میں تین روز شاہی مہمان رہیں اور اسی طرح ایک سو بیس خانقاہوں میں تین سو ساٹھ روز یعنی تمام سال بطور مہمان قیام کریں۔

سبحان اللہ بادشاہ کی نیک نیتی کی کیا تعریف کی جاسکتی ہے۔

بادشاہ نے ہر خانقاہ میں متولی و عمدہ دار مقرر فرمائے اور ان خانقاہوں کے اخراجات خزانہ شاہی سے ادا کئے جاتے تھے۔

غرض کہ فیروز شاہ نے ہر مقام اور ہر موقع پر جو عمارتیں تعمیر کرائیں وہ تمام و مکمل پختہ تھیں جن میں سوا دروازوں کے چوبینہ کا نام و نشان تک نہ تھا۔

فیروز شاہ کے عمد میں ملک بخاری شخہ میر عمارت تھا جو کار عمارت میں اپنا ٹانی نہیں رکھتا تھا۔ امیر کو بادشاہ نے چوب زر عطا فرمائی تھی اور عبدالحق عرف جاہر سوندھار کو گرز زریں عطا ہوا تھا۔

فیروز شاہ نے عملہ عمارت کے ہر گروہ میں ایک شخہ مقرر فرمایا تھا چنانچہ سنگ تراش و چوب تراش و آہنگر اور دردو گر آرہ کش و چونہ ریز و راج وغیرہ ہر فرقے میں ایک تیز و چلاک شخہ معین تھا۔

محقیریہ کہ ایسا عظیم الشان عمارت خانہ جو فیروز شاہ کے عمد پا برکت میں تیار ہوا۔ کسی اور بادشاہ کے عمد میں تعمیر نہ ہوا تھا اس لئے کہ عمارت خانہ میں لاکھوں تنگے صرف ہوئے بلکہ یہ کہنا مبالغہ ہے ہو گا کہ بے شمار مال اس میں خرچ کیا گیا۔

عمرد فیروز شاہی میں مقابر شاہان گرگشته و اولیائے کرام کی مرمت و زینت بادشاہ نے اپنے عمد معدالت میں شاہان گرگشته و تیز اولیاء و مشائخ کے مقابر کو بھی حض خدا کی خوشنودی حاصل کرنے کے لئے درست کیا۔

اس نے تمام سلاطین ماضیہ کی قبروں کی از سرنو مرمت کرائی۔

ظاہر ہے کہ بادشاہ کا یہ کارنامہ محض رضاۓ الہی حاصل کرنے اور خود بادشاہ کی

نیک نیتی و دیانت داری پر محمول ہو سکتا ہے ورنہ بادشاہان عالم اپنی عظمت و جلال کے مقابلے میں شہاں گزشتہ کے حالات بھی سننا گوارانہ کرتے تھے، ان کے مقابر کا خیال و مرمت کا تو ذکر ہی بیکار ہے۔

یہی وجہ ہے کہ سلاطین ماسلف کی قبور اکثر خراب و پست رہتی ہیں اور یہی حال اب ہوا جس کی وجہ سے ان مقابر کے متعلقین کو پریشانی لاحق ہوئی۔

آئین جہان داری کی یہ مقررہ رسم ہے کہ ہر بادشاہ عنان حکومت ہاتھ میں لے کر ارباب برکات کے لئے چند قریے وقف کرتا ہے اور ان مواضع کی آمدی انسی اصحاب کے زمرے کے سپرد کرتا ہے تاکہ ان اصحاب برکات کی رحلت کے بعد ان کی خانقاہوں اور مدارس میں خیر جاری رہے لیکن عمد فیروز شاہی میں یہ تمام قربات و قصبات خراب و برباد ہو گئے تھے۔ اور اہل خانقاہ پریشان ہو کر اس درجہ نامید ہوئے تھے کہ تمام مقابر تیر و تار ہو گئے تھے۔

سلطان فیروز شاہ نے خدا کی عنایت والامام ربانی سے اپنے عمد میں فرات و کیاست سے کام لیا اور اس کارخیر میں بے حد سعی و کوشش کرتا رہا۔

بادشاہ نے سلاطین کے مقابر کی مرمت کرائی اور جس قدر قربات و قصبات کہ اس سے قبل ہر مقبرہ کے لئے منقص تھے اور جو بیجد خراب و دیران ہو گئے تھے اور جن کی رعایا ہلاک ہو گئی تھی ان کو از سرنو آباد و معمور کیا اور جو مجاور و خدام مقابر منتشر ہو پریشان ہو گئے ان تمام اصحاب کو جمع کیا اور سلاطین و پیشوایان ملت کے مقابر کو آباد کیا۔

بادشاہ نے سلاطین کی طرح مشائخ و علماء کے مقبروں اور خانقاہوں کی بھی مرمت کرائی اور ان مقدس مقلات یعنی سلاطین و مشائخ اہل دین کے خطیروں اور مقبروں میں یہ جدت کی کہ ان کے گنبدوں کے دروازوں میں چوب صندل کے تختے لگا کر ہر مقبرہ کو از سرنو آراستہ کیا۔

کیا عجیب بات ہے کہ اس بادشاہ دیندار کے عمد میں زندہ و مردہ کو یکساں نفع پہنچتا رہا۔

عجیب تر امر یہ ہے کہ مہمات مکملی کی وجہ سے کار عمارت کسی وقت بیکار و معطل

نہ رہا۔

قاعدہ عام یہ تھا کہ جب کسی عمارت کا آغاز ہوتا تو دیوان وزارت ضروری سلطان کی فہرست تیار کر کے بادشاہ کے حضور میں پیش کرتا تھا اور تمام مال عمدہ دار و کارکن عمارت کے سپرد کر دیا جاتا تھا اس کے بعد تغیر کا کام شروع ہو جاتا تھا۔  
غرض کہ اس طرح چالیس سالہ عمدہ فیروز شاہ میں اقسام و انواع کی عمارتیں تغیر ہوئیں۔

## بارہواں باب

### بیکار امراء کے حالات پر توجہ کرنا

ہر بار بادشاہ کی شکار سے والپی ملک کے باعث خیر و برکت ہوتی تھی۔

کوتوال ممالک جو بے حد دلیر و بلوقار و نیز صاحب عدل و انصاف امیر تھا اپنے فرائض منصبی کو بیجد ہوشیاری و خبرداری سے انجام دیتا تھا۔

بادشاہ نے کوتوال مذکور کے نام ایک فرمان اس مضمون کا روانہ کیا کہ بیکار افراد شر میں جس مقام پر ہوں ان کو اس کے حضور میں پیش کرے۔

کوتوال شر محلہ کے ہر محلہ دار کو اپنے رو برو طلب کرتا اور محلے کے افراد کے احوال سے آگاہی حاصل کرتا تھا، طبقہ شرفاء میں جو افراد کہ بیکار و بے معاش عسرت و غربت کے عالم میں زندگی بر کرتے تھے وہ شرم و غیرت کی وجہ سے کسی کو اپنا منہ نہ دکھاتے تھے۔

میر محلہ اس قسم کے شریف بیکاروں کو کوتوال کے پاس حاضر کرتے اور ملک نیک نام کوتوال ان افراد کے نام و کیفیت و حالات کو قلم بند کر لیتا تھا اور مناسب موقعہ پر ان افراد کو بادشاہ کے حضور میں پیش کرتا تھا۔

فیروز شاہ ان افراد میں ہر شخص کو اس کے بزرگوں کے نام سے شناخت کر لیتا اور کسی نہ کسی مشغول و کام میں ان کو لگا دیتا تھا۔

سبحان اللہ بادشاہ کے قلب و دماغ اور اس کی مردم شناہی کی کیا تعریف کی جائے کہ جس شخص کو بادشاہ نے کبھی دیکھا بھی نہ ہوتا تھا اور اس کے حال سے قطعاً "لاعلم ہوتا تھا اس کو بھی اس شخص کے اسلاف کے حالات سے پچان لیتا تھا۔

اگر بیکار شخص اہل قلم میں ہوتا تو اس کو بادشاہ کارخانہ میں ملازم کرتا تھا اور اگر مقبول کارکن ہوتا تو اس کو خان جمل کے سپرد کر دیتا تھا۔

اگر امیدوار عرض کرتا کہ اس کو فلاں امیر کے سپرد کر دیا جائے جو صاحب جاگیر ہے تو بادشاہ اس جاگیروار کے نام فرمان روانہ کرتا اور امیدوار جاگیردار کے پاس بھیج دیا جاتا تھا۔

ایسا اتفاق کم ہوتا تھا کہ کوئی شخص بیکار رہتا اور جس مقام پر کہ یہ بیکار افراد مقرر کئے جاتے تھے وہاں ان کی جگہ بے حد مضبوط و مستحکم ہوتی تھی۔

سجان اللہ بادشاہ نے اس قدر افراد کو کام سے لگا دیا تھا۔

بادشاہ نے اس معاملہ میں بارہا فرمایا کہ کارکن افراد بیکاری کے عالم میں بیجد رنجیدہ ہو جاتے ہیں اور فقر کی وجہ سے سر نہیں اٹھا سکتے۔

یہ افراد روزانہ دربار کے سامنے بیٹھنے اور اس امر کے دریافت کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ کون شخص شاہی عتاب میں گرفتار ہوا اور کون معزول اور کون قید کیا گیا۔

بیکار افراد اس انتظار میں نماز صبح کے وقت گھر سے نکلتے ہیکہ اگر کوئی شخص معزول و معتوب ہوا ہو اور دوسرا فرد اس جگہ پر مقرر کیا جائے تو ہم بیکار افراد اس کی کوشش کریں۔

ان کو اپنے مقاصد میں جب ناکامی ہوتی ہے تو دل سے آہ کرتے ہیں اور بے حد مایوس و رنجیدہ ہو جاتے ہیں۔

فیروز شاہ نے بارہا فرمایا ہے کہ میں نے اس لایعنی تعلق کو ان کے قلوب سے دور کر دیا ہے اور یہی وجہ تھی کہ جس مقام پر کسی بیکار شخص کا پہنچتا تو بادشاہ اس کو فوراً "کسی شغل میں لگا دیتا تھا۔"

ظاہر ہے کہ بادشاہ کا یہ فعل کس درجہ قابل تعریف تھا اور اس کی نیت کیسی خالص و عمدہ تھی، بادشاہ کی ہر نیت خیر پر منی تھی اور اس کے ہر قول و فعل میں طلب آخرت موجود تھی، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا قول ہے کہ اعمال کا شروع نیت کے مطابق ملتا ہے، چنانچہ اس قول پر بادشاہ نے عمل کیا اور دارین میں یہک ہوا۔

## تیرہواں باب

### کارخانہ جات کی شرح و تفصیل

روایت ہے کہ فیروز شاہ کی سرکار میں چھتیس کارخانے تھے اور بادشاہ کو اسباب کارخانہ جات جمع کرنے کا بے حد شوق تھا۔

ہر شانہ کارخانہ میں بے حد نفیس و بیش قیمت چیزیں موجود رہی تھیں اور ہر کارخانہ کا اسbab حد شمار سے باہر تھا۔ ہر کارخانہ کا تمام اسbab طلاقی و نقیٰ مرصع تھا۔ ہر سال ہر کارخانہ میں بے شمار رقم خرچ ہوتی تھی، چنانچہ ان چھتیس کارخانوں میں بعض کارخانے رائیں تھے اور بعض غیر رائیں۔

رائیں کارخانوں میں پیتل خانہ و پائیگاہ و مٹی و شراب خانہ و شمع خانہ و شترخانہ و سگ خانہ و آبدار خانہ وغیرہ داخل تھے۔

ان کارخانوں میں ہر روز بے شمار رقم خرچ ہوتی تھی، چنانچہ رائیں کارخانوں میں ہر لامہ ایک لاکھ سانچھے ہزار تنگے خرچ ہوتے تھے۔

اس رقم میں کارخانوں کے اسbab کی قیمت و عمل کارخانہ کی تنخواہ داخل نہیں

ہے۔

چنانچہ ایک لاکھ سانچھے ہزار تنگے نقیٰ رائیں پر خرچ ہوتا تھا۔

کارخانہ جات غیر رائیں کا خرچ مقرر نہ تھا اور اس کی وجہ یہ تھی کہ ان کارخانوں میں ہر سال اسbab کی فرمائش ہوتی تھی اور اسbab آتے رہتے تھے۔

جام دار خانہ میں علاوہ بہاری و تابتانی اسbab کے چھ لاکھ تنگے سالانہ سرمائی اسbab کی خرید میں صرف ہوتے تھے۔

محمل خانہ میں علاوہ اخراجات سہ ماہی و عمل کی تنخواہ کے اسی (80) ہزار تنگے ہر سال خرچ ہوتے تھے۔

فراش خانہ میں فرش پر دو لاکھ تنگے صرف ہوتے تھے۔

غرضیکہ فیروز شاہ کے عدہ حکومت میں اس قسم کی فرمائشات کا سلسلہ برابر جاری رہا اور ہر کارخانہ کسی نہ کسی اعلیٰ امیر و خان کے پرد کر دیا جاتا تھا۔ چنانچہ جلدار کارخانہ ملک علی و ملک استیل کے پرد تھا جو میر جلداری میمنہ کے گمراں کار بھی تھے۔

پہل خانہ کے افسر ملک شاہین سلطان و شکرہ خانہ کے ملک خضر بہرام اور غسل خانہ و پانیگاہ خاص و رکاب خانہ کے ملک محمد حاجی اور زراد خانہ و سلاح خانہ کے ملک مبارک بکیر سلاحدار خاص و وکیل در تھے۔

طشت دار خانہ ہلال خاں اور جواہر خانہ سلطانی الشرق خواجہ جمال سور سلطانی کے پرد تھا، اسی طرح ہر کارخانہ کے منتظم خانلش کبار و ملوک نمدار تھے۔

ہر کارخانہ کے اہل تصرف کو بادشاہ خود مقرر کرتا تھا، چنانچہ ملک کمال الدین نورتن خاں جلدار خانہ کا حاکم مختار تھا جو صاحب بند پید بھی تھا۔

اسی طرح ہر کارخانہ کے حاکم مختار امیران نمدار تھے جن کا تقرر بادشاہ فرماتا تھا۔

اسی زمانہ میں علم خانہ و رکاب خانہ و سنبیل خانہ میسو کے عدہ دار سورخ عفیف کے والد اور پچھا تھے جن کے بجائے ان کارخانوں میں سورخ گھرانی کی خدمت بجا لاتا تھا۔

اس کے علاوہ ان معاملات کے بارے میں بارہ بادشاہ نے فرمایا ہے کہ دنیوی مملکت میں بھی دو گوہر لطیف ہیں جو دو جوہر شریف کے ساتھ عالم میں موجود ہیں، ایک قسم تو اقطاع و پرگنات و معاملات میں، اور دوسرا گوہر کارخانہ جات میں، چنانچہ لکھوکھا روپیہ اقطاعات کا مخصوص بجمع ہوتا ہے اور اسی طرح لکھوکھا روپے کارخانہ جات میں بجمع ہوتے ہیں اور یہی وجہ ہے کہ میرے ایک کارخانہ کا خرچ شرمنک کے اخراجات سے کم نہیں ہے۔

بادشاہ نے تمام چھتیس کارخانوں میں عمال و خرچ کرنے والے خود مقرر فرمائے تھے۔

خواجہ ابوالحسن تمام کارخانہ جات کا منتظم و حاکم تھا، بادشاہ جو فرمائش کرتا پیشتر خواجہ ابوالحسن کے نام فرمان آتا اور وہ تمام منتظرین کارخانہ جات کو حکم دیتا اور فرمان شاہی کی آن واحد میں تعمیل ہو جاتی تھی۔

اس زمانے میں کارخانہ جات کا محکمہ دیوانی علیحدہ تھا جمال تمام کارخانہ جات کے

حساب و کتاب کی تشقیق ہوتی تھی۔

اگرچہ کارخانہ جات کے عمال سے دیوان وزارت میں بھی محاسبہ ہوتا تھا اور جس طرح کہ دیوان وزارت کے عمال اقطاعات کا حساب و کتاب جانپچھتے تھے، اسی طرح کارخانہ جات کا محاسبہ بھی کرتے تھے۔

ہر شاہی کارخانہ میں بے شمار محاسبہ ہوتا تھا اور اس میں خاص طور پر فراش خانہ و پیل خانہ و علم خانہ و پائیگاہ کی تشقیق بھی تھی سے ہوتی تھی۔

ان کارخانہ جات کے افسر سہ ماہی رقم اخراجات حاصل کرتے تھے۔

فیروز شاہ کی پائیگاہ پانچ مقالات سے مخصوص تھی، پائیگاہ بزرگ سروان و سلطان پور میں تھی اور دوم قبلہ میں، اور سوم دربار شاہی کے اندر جس کو پائیگاہ محل خاص بھی کہتے تھے، چارم پائیگاہ لشکر خانہ خاص، اور پنجم پائیگاہ بار گیرداران بندگان خاص۔  
ذمکورہ بالا پانچ پائیگاہوں کے علاوہ کئی ہزار گھوڑے حوالی شر و ہلی میں چرتے تھے جن کو سرچ بھی کہتے تھے۔

اس کے علاوہ کارخانہ نفر یعنی شتر علیحدہ ہتا اور اس کارخانہ کا عمدہ دار ملک دل شاہ تھا جس کو اس زمانے میں دل شاہ شخص نفر کے خطاب سے یاد کرتے تھے۔

دل شاہ ذمکور کو سلطان ابو بکر شاہ نے اپنے عمدہ حکومت میں صدر خال کا خطاب اور چتر لعل عطا کیا تھا۔  
کارخانہ نفر میں بے شمار شتر موجود تھے جس میں اکثر جانور مختلف مواضع میں چرتے تھے۔

یہ جانور حوالی شق و بلاءہن میں چرتے اور یہ تمام مواضع سارے باؤں کے وجہ معاش میں عطا کئے گئے تھے۔

پنڈ جانور شر میں بھی چرتے تھے۔

بادشاہ کی سواری کا وقت آتا اور تمام جانور شر میں لائے جاتے تھے۔ ہر سال اونٹوں کا اضافہ ہوتا تھا اس لئے کہ تمام جاگیردار ہر قسم کی نیس و بیش قیمت اشیاء بادشاہ کے ملاحظہ میں پیش کرتے تھے اور انہیں تحائف میں شتر بھی پیش کئے جاتے تھے۔

سبحان اللہ کیا پا برکت و عمدہ دور ملک تھا جس میں ہر قسم کی راحت و آرام کا

سلمان موجود تھا۔

عد فیروز شاہی کی ایک برکت یہ تھی کہ چالیس سال کامل سخت محاسبہ کسی شخص سے نہ کیا گیا، دیگر محاسبان ملک نے جب دیکھا کہ فیروز شاہ خدا کی توفیق و مدد سے تمام خلاق و رعایا پر احسان و لطف کرتا اور باوجود اس قدر دولت و وسعت سلطنت کے کسی شخص کے گناہ بکیرہ کی بھی باز پرس نہیں کرتا تو یہ عمال بھی رعیت سے نزی و آسانی سے پیش آتے تھے۔

فیروز شاہ کے عمد میں اگر کسی جاگیردار سے محاسبہ کیا جاتا تو جس وقت کہ یہ جاگیردار بادشاہ کے حضور میں حاضر ہو کر شرف قدم بوسی حاصل کرتا تو جاگیردار کو فوراً "دیوان وزارت میں حاضر کر لیتے اور اس کے جمع و خرچ کا اندازہ کرتے اور اس کے بعد اس شخص کو سخت شاہی کے رو برو حاضر کرتے اور جو رقم کہ بقایا ہوتی اس کی باز پرس کرتے۔

سوال و جواب کے بعد جاگیردار کو اس کے وطن روانہ کر دیتے۔

اسی طرح سال تمام پر تمام کارخانہ جات کے محترم دیوان وزارت میں حاضر کئے جاتے تھے اور ان سے مجلات وصول کر لیتے تھے اور باقی از قسم نقو و جنس کا حساب نہ کرتے تھے۔

مختریہ کہ چالیس سالہ عمد حکومت میں عمال سے سختی کے ساتھ محاسبہ نہیں کیا جاتا تھا۔

اس امر سے بادشاہ بے خبر نہ تھا بلکہ دیدہ و دانستہ چشم پوشی کرتا تھا۔

غرضیکہ اس عمد بابرکت کے عمال جس عیش و سرت میں زندگی بسر کرتے تھے اس کا اندازہ کرنا مشکل ہے۔

خدا کے رحم و کرم سے امید ہے کہ جس طرح فیروز شاہ رعیت سے سلوک کرتا اور ان کے گناہ صفحہ و کبیرہ سے چشم پوشی کرتا تھا اسی طرح خداوند کرم انتظام مملکت و امور سلطنت کے سوال و جواب میں خود بادشاہ سے سخت باز پرس نہ فرمائے گا اور اس کو اپنے رحم و کرم سے بخش دے گا جس طرح کہ بادشاہ و فرمان روانیا میں تمام خلاق کے سردار ہیں اسی طرح آخرت میں ان کا محاسبہ بھی بے حد سخت ہے۔

روایت ہے کہ جب حضرت یوسف علیہ السلام نے دنیا سے رحلت فرمائی تو حسب

معمول جس طرح کہ تمام انبیائے کرام بیت المقدس کے اندر دفن ہیں حضرت کو بھی اسی مقدس مقام کے اندر دفن کرنے کے لئے لے گئے اور ارادہ کیا کہ اندر وون بیت المقدس دفن کریں۔

بیت المقدس کے اندر سے صدائے غیب آئی کہ یوسف علیہ السلام کو بیت المقدس کے باہر دفن کرو اس لئے کہ یوسف علیہ السلام علاوہ نبی ہونے کے مصر کے بادشاہ بھی تھے اور اگرچہ یوسف<sup>ؐ</sup> نے رعایا و خلق کے ساتھ عدل و انصاف کیا لیکن بریں ہمہ ان سے محاسبہ کیا جائے گا۔

چنانچہ یہی ہوا کہ حضرت یوسف علیہ السلام بیت المقدس کے باہر دفن کئے گئے حالانکہ اکثر انبیاء علیہم السلام اس مقدس مقام کے اندر دفن ہیں۔

یہ معلوم ہے کہ حضرت یوسف علیہ السلام کس درجہ متین و فرماد ردا تھے؟ روایت ہے کہ مصر میں ہفت سالہ قحط نموادر ہوا جس کی وجہ سے تمام اہل مصر نے بے حد تکلیف اشہائی اور کوئی فرد بشر بھی بستر پر آرام سے نہ سویا۔

اس زمانے میں حضرت یوسف علیہ السلام نے شکم سیر ہو کر کھانا نہ کھایا اور ایک دفعہ بھی غذا کی طرف خوشی سے ہاتھ نہ لے گئے۔

لوگوں نے سوال کیا کہ آپ شکم سیر ہو کر کیوں نہیں غذا تناول فرماتے حضرت نے جواب دیا کہ اگر شکم سیر ہوں گا تو بھوکوں کو بھول جاؤں گا۔

اگرچہ حضرت یوسف<sup>ؐ</sup> پیغمبر تھے لیکن بریں ہمہ فرماد رواتی کے فرائض ادا فرماتے تھے پھر بھی باوجود حضرت کی اس احتیاط کے حدیث شریف میں وارد ہے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ حضرت یوسف علیہ السلام تمام انبیاء کے چھ ماہ بعد جنت میں داخل ہوں گے اور یہ زمانہ مقام حساب میں بسر ہو گا۔

چونکہ اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے فیروز شاہ اس عالم میں آخرت کے حساب کے خوف سے بید کی طرح لرزتا تھا اس لئے بندگان خدا کے ساتھ نری و لطف سے پیش آتا تھا۔

چودہوال باب

## سکہ مر شش گانی

روایت ہے کہ فیروز شاہ نے بھی اپنے عہد حکومت میں مثل دیگر شہابن عظیم الشان کے مختلف اقسام کے روپے اور اشرفیاں ایجاد کیں، چنانچہ تنگہ زر و نقہ میں و نیز سکہ چہل و ہشت گانی و مر بست و پنج گانی و بست چمار گانی و دوازدہ گانی و دہ گانی و ہشت گانی و شش گانی و مر ایک جیتل اس بادشاہ کے مروجہ سکے ہیں۔

اس ایجاد کے بعد فیروز شاہ نے خیال کیا کہ اگر اہل بازار جو مفلس و نادار ہیں کوئی شے خرید کریں اور قیمت ادا کرنے کے بعد نیم جیتل یا ایک دانگ باقی رہ جائے اور ظاہر ہے کہ اس دکان دار کے پاس دانگ کا خردہ موجود نہ ہو تو ایسی صورت میں اگر راہ گزر اپنی رقم باقی رکھتے تو یہ رقم ضائع ہو جائے گی اور اگر دوکان دار سے طلب کرے تو چونکہ اسی قسم کا سکہ موجود نہیں ہے وہ کیونکر ادا کرے گا اور اس کا نتیجہ یہ ہو گا کہ خریدار و دوکان دار میں جحت و تکرار ہو گی۔

فیروز شاہ نے اسی خیال کی بناء پر مر نیم جیتل یعنی روپیہ اور مر دانگ جیتل یعنی تنگہ بھی ایجاد کی تاکہ فقراء و مساکین کا مقصد حاصل ہو جائے۔

محضیر یہ کہ فیروز شاہی عہد میں دارالضرب مر شش گانی بکرشاہ کے پردا تھا اور یہ عہدہ دار اس سکہ کے تیار کرانے میں بے حد سعی و کوشش کرتا تھا۔

عہد فیروز شاہی میں کئی لاکھ تنگے مر شش گانی بکرشاہ کی نگرانی میں تیار ہوئے۔

اس زمانہ میں دو ہوشیار و چالاک بندگان شاہی نے تخت شاہی کے رو برو حاضر ہو کر بادشاہ سے عرض کیا کہ مر شش گانی میں عمال سلطانی نے دو جب نقرہ کی کی کر دی بے اگر بادشاہ اس کا امتحان فرمائیں تو حق و باطل کی تمیز ہو جائے گی اور ان عہدہ

داروں کو ان کے اعمال کی سزا بھگتی پڑے گی۔

فیروز شاہ نے یہ معاملہ وزیر کے پروردگار دیا، اس زمانے میں خان جہاں زندہ تھا۔

(اس نے 772ھ میں رحلت کی ہے)

مخصر یہ کہ اس موقع پر وزیر نے عرض کیا کہ سلاطین مرکی مثال دو شیزہ دختری ہے، اگر سوئے اتفاق سے یہ دو شیزہ صحیح یا غلط کسی وجہ سے بدنام ہو جاتی ہے تو باوجود حسن و جمال کے کوئی شخص اس کا خریدار نہیں ہوتا اسی طرح اگر سلاطین عالم کی مر، طمع انگیز گفتگو کی وجہ سے صحیح یا غلط کسی سبب سے کم مشور ہو جائے تو فوراً بدنام ہو کر تمام عالم میں ناقص مشور ہو جاتی ہے اور پھر کوئی شخص اس کا خواہاں نہیں رہتا۔

وزیر کی یہ گفتگو سن کر بادشاہ نے فرمایا کہ اس معاملہ کی تحقیق کرنی ضروری ہے، کون سا طریقہ اختیار کیا جائے جس سے حق و باطل آشکارا ہو جائے۔

وزیر نے عرض کیا کہ اس معاملہ کو ممکن چھوڑنا بھی ہے اور علانیہ اس کا امتحان کرنا بھی نازبا ہے۔

بادشاہ نے فرمایا کہ اس راز کو مفصل بیان کرو گا کہ میرے دل سے شبہ دور ہو جائے۔

وزیر نے عرض کیا کہ مجبوں کو قید کرنا چاہئے اور اس کے بعد خلوت میں بیٹھ کر مر کا امتحان کرنا چاہئے۔

مجنح فوراً قید کر دیئے گئے اور دیوان و وزارت کے قید خانہ کے پروردگار کے گئے اور مر کی آزمائش دوسرے روز پر اٹھا رکھی گئی۔

خان جہاں دوبار شاہی سے واپس ہوا اور اس نے بھر شاہ کو طلب کیا، اس سے فرمایا کہ تم کو معلوم ہے کہ کم مایہ عمال کو زر کی طمع بہت ہوتی ہے اور اسی طمع میں ان سے بد دیانتی کا ظہور ہوتا ہے۔

یہ قاعدہ ہے کہ کارکن فرقہ مال جمع کرنے کی فکر میں رہتا ہے میری اس گفتگو کا مقصد یہ نہیں ہے کہ تم دیانت سے مura ہو لیکن کارکن و عمال سے اس کی تحقیق کرو، اگر مخبر کا بیان صحیح ثابت ہو گا تو میں ایک الی تدبیر کروں گا کہ جس سے مجبوں کو مات ہو گی اور شاہی مرکی خوبی تمام عالم پر ظاہر ہو جائے گی۔

غرضیکہ بگر شاہ، خان جمال سے رخصت ہو کر اپنے ماتحت کارکن افراد کے پاس آیا اور اس نے نہایت صداقت کے ساتھ معاملہ کی تحقیق شروع کی۔

غرضیکہ بعد گفتگو و بحث کے بعد یہ معلوم ہوا کہ مرشش گانی میں ایک حبہ نقرہ کی کمی ہے۔

بگر شاہ، خان جمال کے پاس آیا اور اس نے تمام واقعہ صحیح طور پر بیان کرو دیا۔

خان جمال نے کہا کہ اس واقعہ کی تحقیق کے لئے زرگروں کا ایک گروہ خلوت میں طلب کیا جائے گا تم جاؤ اور ان سے مشورہ کر کے ان کو اپنا ہم خیال بناؤ۔

بگر شاہ وزیر کی طرف سے مطمئن ہو کر زرگروں کے پاس آیا اور ان سے وزیر کی تمام گفتگو بیان کی اور کہا کہ تم کو کوئی ایسی تدبیر کرنی چاہئے جس سے واقعہ راست و صحیح ثابت ہو جائے۔

زرگروں نے کہا کہ جب بادشاہ کے حضور میں حاضر کئے جائیں گے تو برہنہ کر کے ایک لنگ اور ایک ٹکڑا کپڑے کا پہننا دیا جائے گا اور اس کے بعد ہمارا امتحان ہو گا۔ اگر کسی ترتیب سے چند دانہ نقرہ ہم کو وہاں پہنچ جائیں تو ہم بوتہ میں ڈال دیں گے۔

بگر شاہ نے انگیٹھی بھینجے والوں کو اپنا ہم راز بنا لیا اور ان سے بھی تمام اسرار بیان کئے۔

اس گروہ نے بھی سی و کوشش کی اور ایک انگیٹھی کو درمیان سے خالی کر کے چند دانہ نقرہ اس میں ڈال دیئے اور انگیٹھی کے دہانے میں موم لگا دیا۔

غرضیکہ دوسرا روز آیا اور بادشاہ مع وزیر کے محل خلوت میں بیٹھا۔

بادشاہ خود پنگ پر بیٹھا اور وزیر ایک فرش پر بیٹھا اور بگر شاہ مجبوں کے ہمراہ اندر لایا گیا۔

زرگر برہنہ کئے گئے اور ان کو ایک لنگ باندھ دی گئی اور انگشت فروش انگیٹھیاں لائے اور ان کے روپ رو رکھ دیں۔

زرگروں نے بادشاہی حکم کے مطابق چند مرشش گانی بوتہ میں ڈال دیئے اور یہ کو آگ کے اوپر رکھ دیا اور آگ جلائی۔

فیروز شاہ اور وزیر باہم حرف و حکایات میں مشغول ہوئے اور تمام اسرار ملکی کے

متعلق گنگو ہونے لگی۔

زرگروں کے گروہ نے اسی درمیان میں چند دانہ نقرہ جو انگلیٹھی میں تھے سلاٹی سے پکڑ کر بوتہ میں ڈال دیئے۔

اس کے بعد بوتہ آگ پر سے اتارا گیا اور سرد کیا گیا اور بادشاہ کے روپر و چاندی تو لی گئی۔ وزن کے مطابق چاندی برآمد ہوئی اور مجردروغ گو ثابت ہوئے۔

فیروز شاہ نے کبھر شاہ کو خلعت عطا کر کے اس پر بے حد نوازش و مریانی فرمائی۔

اس موقعے پر وزیر نے عرض کیا کہ حضرت شاہ کی مر، ان محبوں کے بیان کے خلاف امتحان میں پوری اتری تو اس موقع پر مناسب یہ ہے کہ بادشاہ حکم دیں کہ کبھر شاہ کو ہاتھی پر سوار کرا کے گشت کرائیں تاکہ تمام عالم کو معلوم ہو جائے کہ شاہی مر کامل ہے، اور اس میں کمی نہیں۔ وزیر کی گذارش پر عمل کیا گیا اور کبھر شاہ کو ہاتھی پر سوار کرا کے شہر میں گھمایا گیا۔

بادشاہ نے دروغ گو محبوں کو جلاوطن کر دیا۔ لیکن چند ماہ کے بعد وزیر نے کبھر شاہ کو بھی اس کی خدمت سے معزول کر دیا۔ لیکن یہ برصغیر کسی دوسرے حیلہ سے کی گئی۔

یہ حق ہے کہ جب ایسا عاقل و دانشنامہ وزیر ہو تو کار ملکی کیوں نہ خوبی و بہتری سے انجام پائے۔ اس واقعہ کو سن کر تمام اشخاص نے وزیر کی بے حد تعریف کی۔

پدر ہواں باب

## خیرات خانہ و شفا خانہ

نقل ہے کہ بادشاہ با خیر و برکت نے مثل دیگر سلاطین عالم کے ناکھدا غریب لڑکیوں کی ترویج کے لئے دیوان خیرات کھولے تھے جن کے باپ نادار و مفلس تھے اور اس وجہ سے ان کے دل پریشان و ملوٹ تھے بلکہ اوقات متبرک میں بھی ان کے دل پریشان رہتے تھے اور ان کو نہ شب کو خواب نصیب تھا اور نہ دن کو آرام، اس بنا پر بادشاہ نے حکم دیا کہ ایسے نادار اشخاص اپنے حالات سے دیوان اخبار کو مطلع کریں۔ دیوان خیرات کے عمدہ داروں میں ایک فرد سید امیر تھا جو بے حد دیانت و امانت سے اس کار خیر کو انجام دیتا تھا۔

بادشاہ نے حکم دیا کہ دیوان خیرات کے عمدہ دار ایسے اشخاص کی جتنوں کریں اور ان کو رقم خیرات عطا کریں قسم اول کی پچاس تنگے نقہ اور قسم دوم تمیں اور قسم سوم بیس تنگے خیرات مقرر کی گئی۔

مختصر یہ کہ ایسا ایک خیرات خانہ قائم ہوا اور عمدہ دار اس کے انتظام میں مشغول ہوئے اور نادار مسلمان مستورات کی تعداد میں ہر طرف سے آکر اپنے لڑکیوں کے نام درج کر کے بے شمار اسباب ان کی ترویج کے لئے حاصل کرنے لگیں۔

غرضیکہ بادشاہ کی عنایت و مریانی سے ہزارہا لڑکیوں کے کار خیر سے فراگت ہوئی اور حدیث شریف کے مطابق کہ لڑکیاں رزق رسانی کی مستحق ہیں ان کے لئے سلام ترویج ہونے لگا، حقیقت یہ ہے کہ لڑکیاں بھی عجیب مخلوق ہیں جن کی بابت خداوند کریم نے قرآن پاک میں باقیات الصالحات کا لفظ ارشاد فرمایا ہے۔ اور ان کے حق میں احسان کرنے کو کار خیر سے تعبیر فرمایا ہے۔

نیز یہ بھی حدیث شریف میں مروی ہے کہ لڑکیوں کے حق میں احسان کرو اگرچہ

وہ احسان خرما کا ایک خوشہ ہی کیوں نہ ہو۔

اس کے علاوہ رسول کرمؐ کا یہ بھی ارشاد ہے کہ جو شخص دختر ناکنخدا کے نکاح میں ایک کو زہ آب سے بھی امداد دے گا اللہ تعالیٰ اس کو بے حد ثواب عطا فرمائے گا۔ اور یہ تمام ارشاداتِ محض اس لئے ہیں کہ لڑکیاں بید کمزور ہوتی ہیں اور ہمیشہ شکستہ خاطر اور غیر کی حکوم رہتی ہیں۔

اگر دختر آرام سے رہتی ہے تو مادر و پدر مطمئن و شاد رہتے ہیں اور اگر خدا نخواستہ دختر کو شوہر کے مکان میں تکلیف ہوتی ہے تو ماں باپ ہمیشہ رنج و الہ میں گرفتار رہتے ہیں، باوجود ان تمام اقوال کے جناب رسول خدا نے فرمایا ہے کہ اگر مجھ کو علیؑ سے بہتر دام نصیب ہوتا تو کیا خوب ہوتا۔ اصحاب نے عرض کیا یا رسول اللہؐ علیؑ سے بہتر کون ہے؟ آپؐ نے فرمایا گور۔

جس طرح فیروز شاہ نے دختران ناکنخدا کی ترویج کے لئے دیوان خیرات قائم کیا اسی طرح ہر بیگانہ و آشنا شری و مسافر غریب و امیر ہر طبقے کے یہاروں کے لئے شفاغانہ بھی تیار کرایا جس کو صحت خانہ بھی کہتے ہیں۔

پروردگار عالم نے انسان کی خلقت میں اخبارہ یا بارہ ہزار امراض کا مادہ پیدا فرمایا ہے اور اسی طرح انسان کی طینت کو مصیبت و آرام کا شکار بنایا ہے۔

ان بارہ یا اخبارہ ہزار امراض میں چھ ہزار امراض ایسے ہیں کہ نہ اس کا نام اطبائے حاذق کو معلوم ہے اور نہ ان کی دوا سے باخبر ہیں۔ اور چھ ہزار اشخاص ایسے ہیں کہ اطباء ان کا نام تو جانتے ہیں لیکن ان کے علاج سے ناواقف ہیں، اسی لئے اللہ تعالیٰ نے امراض کو انسان کا دشمن بنایا کہ ان میں جنگ و جدال کی راہ پیدا فرمادی ہے۔

جب انسان پر امراض کا ہجوم ہوتا ہے اور انسانی قلب و دماغ امراض سے مغلوب ہو جاتا ہے تو مریض بیچارہ اکل و شرب سے بھی کنارہ کش ہو کر اس امر کا امیدوار ہوتا ہے کہ ایسا نہ ہو کہ عقل بھی رفات کرنے سے پرہیز کرے۔

مریض بیچارہ دو بلاؤں میں گرفتار ہوتا ہے، ایک تو یہاری کی شدت و تکلیف اور دوسرے افلاس و پریشانی کا ہجوم اور ان دو زخموں کے آثار ہر دم مریض کے قلب پر طاری رہتے ہیں۔

اس لئے مریض بیچارہ مرض کے زمانے میں جب کہ ایک پیسہ اور ایک کوڑی بھی  
اس کے پاس علاج کے لئے باقی نہ رہے تا مید و مایوس ہو جاتا ہے۔  
اس کے علاوہ اس کے اہل و عیال کے ضروریات زندگی کے لئے زمانہ اس کو  
ملامت کرتا ہے اور مشیت الہی سے ہر قسم کی ظاہری و باطنی بلائیں مریض کے سامنے آ  
جائی ہیں تو غریب بیمار اپنی حیات سے بے زار ہو کر یہی کہتا ہے کہ کب موت آتی ہے  
اور میں اس عذاب سے نجات پاتا ہوں۔

ایسی حالت میں جب کہ بیمار پر مرض و اضطرار دونوں بلااؤں کا غالبہ ہوتا ہے تو وہ  
ہر گونہ قابلِ امداد ہو جاتا ہے اور اس کی تشغیل و ترغیب کے لئے سرورِ عالم صلی اللہ  
علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے کہ علم درحقیقت دو ہیں، ایک علم دین اور دوسرا علم  
بدن۔

سلطین کرام ہمیشہ بیماروں کے احوال کی پرستش اور ان کے علاج میں کوشش  
رہتے ہیں۔

ہر بادشاہ نے اپنے زمانے میں اپنی فراتست سے یہ طریقہ اختیار فرمایا ہے اور اپنی  
جو دو سخا سے مریض کے قلب پر اطمینان و امداد کا پھیلائیا کھا ہے۔

ہر شریار نے اس بارے میں بے حد رحم و کرم سے کام لیا ہے اور اپنا اور بیگانہ  
ہر شخص کے لئے شفا خانہ قائم کر کے اسبابِ نعمت عطا کئے ہیں اور خوشنگوار دوائیں  
مریضوں کو عطا کر کے ان کو مطمئن کیا ہے۔

سقراط و بقراط نے کہا ہے کہ سلطین کامگار نے ہمیشہ مریضوں کی پرستش کر کے  
ان کے لئے شفاخانے قائم کئے ہیں۔

جمشید نے باوجود اپنی عظمت و شان کے اپنے وزیروں سے بارہا سوال کیا ہے کہ  
اس جہاں داری میں بادشاہوں کے لئے سب سے بہتر کون فعل ہے؟

وزیروں نے ہمیشہ یہی جواب دیا کہ مریض کے خار رنج کو اس کے دل سے دور  
کرنا بہترین فعل ہے۔ اور بیماروں کی راحت و آرام کا سامان میا کرنا بے حد ثواب کا  
موجب ہے اس لئے کہ اس فعل میں بے حد ثواب ہے اور اس عمل کے کرنے میں  
بے شمار نفع ہیں اور بادشاہوں نے ہمیشہ اس عمل میں انتہا سے زیادہ سعی و کوشش ہے۔

فیروز شاہ نے خدا کی عنایت و مربانی سے بیماروں کی پر شش احوال اور گرفتاران مرض والم کی غم خواری میں پوری سمجھی و کوشش کی اور اپنی خروانہ تربیت و رحم و کرم سے آشنا و بیگانہ ہر فرد کے لئے شفا خانے قائم کئے۔

بادشاہ نے مریضوں کے حال پر توجہ فرمائے کہ شفا خانے قائم کئے۔ اور حاذق طبیب معالجہ کے لئے مقرر کر کے بیماروں کو امیدوار صحت بیانیا۔

بادشاہ نے دواوں کے لئے رقم، اور اطباء کی تنخواہ مقرر کی اور تائید کی کہ جب کبھی مریض پریشان خاطر ہو کر علاج کے لئے آئیں اور اپنا مرض بیان کریں تو اطباء کو چاہئے کہ ان کے مرض کی تشخیص کر کے ان کے معالجہ میں جان و دل سے کوشش کریں اور مختلف امراض کا مناسب علاج کر کے مریض کو ایسی دوائیں عطا کریں جن سے اس کے امراض دور ہوں اور بیمار کا جسم توانا و صحیح ہو کر اس کی طبیعت میں اعتدال پیدا کرے اور اس کو صحیح و تدرست بنادے۔

مختریہ کہ فیروز شاہ نے عمال کو اس قسم کی شدید تائید کر کے شفا خانے و صحت خانے عام تخلوق کے لئے قائم کئے اور حاذق طبیب و صادق حکیم و خدام و جراح و کمال شفا خانوں میں مقرر فرمائے اور مریضوں کے لئے دواوں اور غذا اور شربت کے لئے خزانہ سے رقم مقرر فرمائی۔ بادشاہ نے اپنے کرم کا دروازہ کھول دیا اور تمام بیمار و تیمار دار ہر چمار جانب سے جمع ہو گئے، اور یہ حال کہ جب کبھی کہ مریض بہ حال سیقم شفا خانہ کی طرف آتے اور افقل و خیزان سو جگہ بیٹھتے ہوئے اور ہر مقام پر ٹھرتے اور سانس لیتے ہوئے شفا خانے کے قریب پہنچ جاتے تو خدام شفا خانہ ان کو دیکھتے ہی ان کے سوال کا جواب دیتے اور اہل اضطرار کا حال سنتے ہی ان کے ہمدرد بن کر ان کے مرض کی چارہ جوئی کرتے۔

اطباء و میگر خدام مریضوں کے علاج میں پوری سمجھی و کوشش کرتے اور صحت کے لئے ہر طرح کا سلامان میا کر کے ان کے مرض کا علاج کرتے اور ان کو صحیح و سالم بنا دیتے تھے۔

اس کے علاوہ حاذق طبیب اور صادق حکیم جو شفا خانہ میں جمع تھے اور جن کو بادشاہ نے اس کام پر مأمور کیا تھا اور جو مریضوں کی آمد کے انتظار میں رہتے مریض و

بیمار کے پہنچتے ہی ان کی پرسش احوال کرتے اور عقلی و نقلی ہر دلیل سے مریض کے مرض کی تشخیص کر کے ان کے مزاج کے موافق دوادیتے۔

اطباء شاہی شفا خانہ سے مریضوں کو بہترین دوا شرپت و مجبون عنایت کرتے اور ایسی توجہ اور خلوص سے علاج کرتے کہ مریض کو فوراً "صحت" ہو جاتی اور اس کے تمام اعضاء صحیح و تدرست ہو کر بے حد قوی و مضبوط ہو جاتے تھے۔

مریض ناکامی سے نجات پا کر شاد کام ہوتا اور امراض کے معماں سے نجات پا کر صحت و شادمانی کی لذت سے بہرہ یاب ہوتا تھا۔

مریض صحیح و تدرست ہو کر خدا کی بارگاہ میں شکر ادا کرتا اور بادشاہ کی درازی عمر کی دعا مانگتا اور جو بیمار کہ امراض کی وجہ سے یہم بھی نہ کر سکتا تھا نمایت آسانی کے ساتھ وضو کر کے عبادت کی سعادت حاصل کرتا اور دو گانہ تھیات ادا کر کے خدا کی بارگاہ میں شکر کرتا اور بادشاہ کی درازی عمر و اقبال کی دعا کرتا۔

یہی وہ مقام ہے جس کو حضرت سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس مقولہ میں ارشاد فرمایا ہے کہ مومن کے قلب میں سرت پیدا کرنا بہترن صدقہ ہے جو کہ انسان خدا کی خوشنودی حاصل کرنے کے لئے دینا ہے۔

بادشاہ نے عامہ خلائق کی راحت و آرام کے لئے دیوان خیرات و شفا خانہ کے لئے قریات و دیبات وقف کر دیتے تھے۔

جس طرح کہ بادشاہ نے دیوان خیرات و شفا خانے قائم کئے، اسی طرح علماء و فضلاء و حفاظ و مشائخ کے لئے وظائف مقرر کئے اور ان کی تنخواہیں معین کیں۔

معتبر اشخاص نے مورخ عفیف سے بیان کیا ہے کہ مبلغ چھ لاکھ تلنگہ تمام ممالک سے بطور وظائف و تنخواہ عطا کئے جاتے تھے بلکہ چار ہزار دو سو افراد جو ہیشہ نادار و مفلس تھے بادشاہ کی سرکار سے تنخواہ پاتے تھے۔

ان کے عمدہ دار مستحق علیحدہ تھے اور فیروز شاہ کے طفیل سے ہر شخص بے حد خوشی اور اطمینان کے ساتھ زندگی بسر کرتا تھا۔

ہر چند مورخ ارادہ کرتا ہے کہ فیروز شاہ کے حالات کو ختم کرے لیکن بادشاہ کے محاسن اور اس کے لطف و کرم کی داستان اس درجہ طویل ہے کہ مورخ اپنے مقصد میں

کامیاب نہیں ہوتا۔

منقول ہے کہ فیروز شاہ مثل شہابان گزشتہ کے عیدین و شب برات و نوروز میں جشن منعقد کرتا اور یہ مجالس بیداری شان و شوکت سے ترتیب دی جاتیں۔

عید کا دن قریب آتا اور قبل اس کے کہ جشن منعقد ہو بادشاہ شب بیداری کرتا بلکہ بارہا ملک نائب باربک سے متوجہ ہو کر کھتا کہ ابراہیم تو کسی مصرف کا نہیں ہے، اگر تو جشن کے انتظام کا آغاز کرتا تو میں اس درجہ خون جگرنہ پیتا۔

خدائیگان مغفور سلطان محمد شاہ اکے عمد میں یہ ہوتا کہ شب عید کو بادشاہ مرحوم مجھ سے فرماتے کہ نائب امیر حاجب کل عید ہے اور جیسے ہی بادشاہ کی زبان سے یہ الفاظ نکلتے میں جشن کی تیاری میں مشغول ہو جاتا تو ایسا نہیں ہے کہ اسباب جشن درست کر سکے؛ اس لئے میں شب بیداری کرتا ہوں۔

مختصر یہ کہ بادشاہ خود جشن کا انتظام کرتا اور تمام اسباب موجود و صیبا فرمایا تھا۔

## جشن عید کے حالات

جب عید کا روز آتا اور کوشک فیروز آباد کے آٹھوں باغوں میں درخت کی پتیاں  
بے حد خوبصورتی کے ساتھ آؤیں اس کی جاتی تھیں۔  
 محل پاشیب میں جس کو عام طور پر محل میانگی کہتے تھے شاہی حکم کے مطابق بارگاہ  
نصب کی جاتی تھی، اس مقام کو بارگاہ بار عام کے نام سے یاد کرتے تھے۔  
 اس صحن میں ایک کوشک بار عام کے لئے مخصوص ہوتا تھا اور بادشاہ بار عام کے  
وقت کوشک میں قیام فرماتا تھا۔  
 اس کوشک کے جانبین لکڑی کے دو پاشیب تیار کئے جاتے تھے اور ہر قسم کے  
 گدے بچھائے جاتے تھے۔  
 بعض گدے ابریشم کے ہوتے اور بعض نرمینہ کے اور بعض پر نقشی و زریں کام  
 ہوتا تھا۔

بعض گدے سفید کپڑے کے بنائے جاتے تھے اور بعض موسم اور بعض اصل نہال کے ہوتے تھے۔  
 محل میانگی کے تمام در و دیوار پر جامہ زمین لپیٹنے جاتے تھے اور لشکری جام خانے تمام صحن بارجہ میں بچھا دیئے جانتے تھے اور ہر قسم کے تروخنک میوے اس میں رکھے جاتے تھے۔  
 چاشت کے وقت بادشاہ خود تشریف لاتا اور محل کوٹک میں قیام فرماتا تھا اور ملک نائب باربک پاہر نکلتا تھا۔

سب سے پشتہ بندگان تیغ دار حاضر ہوتے اور اس کے بعد اکیس چتر یمنہ و میسرہ میں رکھے جاتے تھے جن میں دس چتر بادشاہ کے واہنے اور دس بائیں اور ایک خاص

بادشاہ کے سر پر ہوتا تھا۔ تمام چڑھر قسم کے رنگ سے رنگین کئے جاتے تھے، بعض چڑھر لال اور بعض سبز اور بعض برنگ گل لعل اور بعض دو رنگے اور بعض کنج اور بعض بافتہ اور بعض سیاہ و سفید اور بعض رنگین برنگ لعل جس کو میکمڈا یا ملکیک بھی کہتے تھے جو برسات کے زمانے میں بادشاہ کے سر پر سایہ فگن ہوتا تھا۔

چڑھ اپنے مقام پر نصب ہوتے اور اس کے بعد کمالی و حکنی و مکمل نشانات تخت بادشاہی کے رو برو گرتے تھے۔

نشان پیادہ کو اس روز پیش ہونے کی اجازت نہ تھی۔ کمالی نشان عدد میں ایک سو سانچھ یا ایک سو ستر ہوتے تھے اور بے حد خوبصورت و دلکش نظر آتے تھے۔

معنقریہ کہ تمام افراد علم دار اپنے مراتب کے مطابق محل کے اندر جاتے تھے اور ان کے بعد اپان پائیگاہ جواہر نگار زرین پوش محل کے اندر آتے اور ان کے بعد پیلان شاہی مع زرین و زین ہائے نقی و جل ہائے رنگین کے محل کے اندر جاتے اور بادشاہی تخت کے سامنے زمیں بوس ہوتے اور سلام کرنے کے بعد بادشاہ کو دعا دیتے تھے اور اس کے بعد اپنی جگہ میندہ یا میسرہ میں کھڑے ہو جاتے تھے۔

ان کے بعد ارباب شکرہ خانہ مع اکثر شکرہ داروں کے اندر حاضر ہوتے اور ان کے بعد مطربوں کا گروہ حاضر ہوتا تھا۔

تمام مطرب زعفرانی لباس پہنے اور دستار سرخ سر پر رکھے اور ایک گروہ اہل طرب کا مرصع و مکمل لباس جسم میں پہنے ہوتا تھا۔

یہ لباس اس قدر قیمتی ہوتا کہ ایک شخص کے لباس کی قیمت چالیس ہزار تلگہ ہوتی تھی۔

اس گروہ کا لباس قطعاً نیا ہوتا جو کبھی پہنانہ گیا ہوتا تھا۔

جب یہ مقام مرتب ہو جاتا تھا تو قوالوں کا گروہ ساز لئے ہوئے حاضر ہوتا تھا اور اہل طرب رقص میں مصروف ہوتے تھے۔

اس کے بعد تمام خلق خاندان کبار و ملوک نام دار و معارو و علماء و مشائخ محل سلام میں حاضر ہوتے تھے اور ان کے بعد دیگر افراد حاضر ہوتے اور اصحاب دیوان رسالت اپنے گروہ کے ہمراہ اور اصحاب دیوان قضا اپنے ماتحت کے ہمراہ اور اصحاب دیوان مذکور

و افراد دیوان وزارت و اصحاب دیوان عرضِ ممالک اپنے اپنے تابعین کے ساتھ مناسب موقع و محل پر استادہ ہوتے تھے۔

ایک پروردن چڑھ جاتا اور بادشاہ نمازِ عید کے لئے سوار ہوتا اور تمام خاندان و ملوک و تمام اہل سلوک مجلسِ جشن سے باہر آتے اور بادشاہ ہاتھی پر سوار ہوتا یا گھوڑے پر اور دو چتر کے ہمراہ باہر آتا جس میں ایک چتر بادشاہ کے سر پر ہوتا اور دوسرا شزادہ تغلق شاہ کے سر پر سالیہ فگن ہوتا تھا۔

شہزادہ مع اپنے چتر کے آگے چلتا اور بادشاہ کی سواری اس کے بعد ہوتی تھی۔ فیروز شاہ سواد کوشک میں نمازِ عید ادا کرتا تھا اور نماز سے فارغ ہو کر کوشک ہمایوں کو واپس ہوتا اور دوبارہ محل بارگاہ میں قیام فرماتا۔

اس وقت تمام خدمتی بادشاہ کے حضور میں حاضر ہوتے تھے۔

اگر عید موسم سرما میں ہوتی تو فیروز شاہ لباسِ زمستانی تمام روز پہنے رہتا تھا۔ عید کے روز بعض خاندان و ملوک کو خلعت بھی عطا ہوتا تھا۔ بانگ پاس کے وقت رومنی جشنِ ختم ہوتی اور تمام قول و اہل طرب کو انعام عطا ہوتا تھا۔

### شب برات

ماہ شعبان آتا اور بادشاہ ملک رفت کعب کو شب برات کی بازی گری کا حکم دیتا، ماہ شعبان کی پندرہویں شب کو بادشاہ کوشک فیروز آباد میں قیام فرماتا اور اس کے حضور میں آتش بازی ہوائی کا تمثیل ہوتا تھا جس کی تفصیل یہ ہے کہ شب برات کے قریب آتے ہی تیر ہویں چودھویں اور پندرہویں رات کو بے شمار آتش بازی فراہم کی جاتی تھی۔

کوشک فیروز آباد میں آتش بازی چھڑانے کے لئے چارالنگ مقرر کئے جاتے تھے۔ ایک الگ خاص ہوتا تھا اور دوسرا الگ ملک نائب باربک اور تیسرا الگ ملک علی اور چوتھا ملک یعقوب پرمک محمد علی سے متعلق ہوتا تھا۔

ان چاروں الگ میں تیس۔ خبدار طبل و دمامہ مقرر کئے جاتے تھے اور کوشک

نزوں میں تینوں راتیں اس قدر مشعل و چراغ روشن کے جاتے تھے کہ کوشک نزوں  
کے گرد کا تمام میدان مثل روز روشن نظر آتا تھا۔

چاروں الگ میں کشتیاں باندھی جاتی تھیں اور ہر کشتی میں بے شمار مشعیں جلائی  
جاتی تھیں۔

تین راتوں تک چاروں الگ میں طبل بجائے جاتے تھے، اور قدم قدم کے آتشیں  
تماشے ہوتے تھے۔

کوشک نزوں کے زیریں ہر چار الگ میں دہل و شہنا بجائے تھے اور خلاف تمام  
دارالملک دہلی و نواح شر کے ہندو و مسلم جوان و پیر جمع ہو کر تماشہ دیکھتے تھے۔

محقیریہ کہ تین شب مسلسل اسی قدم کی عجیب و غریب بازی گری ہوتی تھی۔

بادشاہ خود کم تر آتا تھا لیکن تمام شترزادے و خنان و ملوک کوشک نزوں میں حاضر  
ہوتے تھے، اصحاب فیل خانہ مٹی کا ہاتھی بناتے اور شترخانہ کے افراد مٹی کا اونٹ بنانے کے  
بادشاہ کے حضور میں حاضر کرتے تھے۔

فیروز شاہ ہر شخص کو انعام عطا کر کے واپس کرتا تھا۔

اس تمام تحریر کا مقصد یہ ہے کہ عمد فیروز شاہی میں خلاف کو ہر طریقہ پر راحت  
و آرام نصیب ہے۔ سبحان اللہ ایسے مبارک عمد حکومت کی کیا تعریف ہو سکتی ہے۔

ستہواں باب

## مطربوں کی طلبی

روایت ہے کہ جمعہ کے روز بعد نماز بادشاہی حکم کے مطابق طائفہ مطربان ہر چار شروع طائفہ پہلوانان و گروہ داستان گو سرائے شاہی کے اندر حاضر ہوتے تھے۔ بادشاہ نماز جمعہ سے فارغ ہو کر چوبین محل میں تشریف لاتا اور یہ تمام افراد اس کے حضور میں حاضر ہوتے تھے۔ یہ تمام افراد تقریباً دو تین ہزار اشخاص ہو جاتے تھے اور یہ سب بادشاہ کے ملاحظہ میں پیش کئے جاتے تھے۔

فیروز شاہ تھوڑی دیر تو مطربوں کے رقص و سرود دیکھنے اور سننے میں مشغول رہتا تھا اس کے بعد پہلوان حاضر ہوتے اور مشور پہلوانوں کی کشتی ہوتی تھی۔ پہلوانوں کی کشتی کے بعد بادشاہ داستان گو کے قصے اور افسانے سماعت کرتا تھا، اور نماز عصر تک انہی مشاغل میں وقت صرف کرتا تھا۔

بادشاہ ان حاضرین کو مطمئن کرنے کے لئے ہر شخص کے ساتھ بے انتہا رعایت کرتا تھا، اور ہر شخص بادشاہ کی نوازش و انعام سے دل شاد ہوتا تھا، اس موقع پر بادشاہ نوازش و انعام میں اس قدر غلو کرتا تھا کہ کسی درباری کو زیادہ گفتگو کی مجال نہ ہوتی تھی مختصر یہ کہ مجلس تمام ہوتی اور ہر شخص انعام پا کر واپس ہوتا تھا۔

اس گروہ میں ہر فرد کو اس قدر انعام عطا ہوتا کہ اس کے حصہ میں متعدد تنگے آتے تھے۔ مطربان دہلی کی یہ نوبت پہنچتی کہ ہر شخص اپنے خود سال اطفال کو ساتھ لے کر دہلی سے فیروز آباد تک آتا ہیں تک کہ بعض افراد چار پانچ سال کے بچوں کو ہمراہ لے کر فیروز آباد میں حاضر ہوتے تھے اور اس کی وجہ یہ تھی کہ بادشاہ جوان و پیر ہر شخص کو برابر انعام عطا کرتا تھا، ایک مرتبہ کارکنان دربار نے ارادہ کیا کہ شاہی انعام

میں تفرقی پیدا کریں۔

بادشاہ نے یہ خبر سنی اور عمال کی جانب نگاہ تیز سے دیکھا اور فرمایا کہ ہمارے فقیر مرض افلاس میں گرفتار ہیں اور سات روز کامل اسی انتظار میں بسر کرتے ہیں کہ جمعہ کا روز آئے اور ہم بادشاہ سے انعام حاصل کریں۔

یہ غریب اسی امید میں اپنے فرزندان خود سال کو پانچ کوس سے ہمراہ لاتے ہیں،  
اگر اطفال و جوان میں فرق پیدا کر دیا جائے گا تو ان کا کیا حال ہو گا۔

بادشاہ نے ارشاد فرمایا کہ ہر شخص کو ایک ہی انعام عطا کریں۔

سبحان اللہ فیروز شاہ ہر طریقے سے خلائق کو فائدہ پہنچانے کی کوشش کرتا تھا۔

## اٹھارہواں باب

### وہلی جدید کا نمونہ

نقش ہے کہ فیروز شاہ نے اپنے عہد حکومت میں اپنی فراست و دانشمندی سے مختلف چیزوں ایجاد کیں جس میں ایک طاس گھڑیاں ہے جس کی تفصیل حصہ سوم میں معرض تحریر میں آچکی ہے۔

ودنگ و ولہ آہنی جس کی تشریع شکار کے باب میں بیان کر چکا ہوں۔

اس کے علاوہ گندب سید بزرگ جو مخصوص فیروز شاہ کی ایجاد ہے۔

فراشان درگاہ جس وقت فراش خانہ باوشای نصب کرتے تھے تو دہلیز و بارگاہ ذ خواب گاہ بھی باہر لائی جاتی تھی اور اسی وقت گندب سید بزرگ بارگاہ سے متصل بلند کیا جاتا تھا باوشاه اکثر اسی گندب سید میں تشریف رکھتا تھا اور اسی مقام پر وہ بے حد شان و شوکت کا اظہار فرماتا تھا۔

اسی طرح فیروز شاہ نے دو عدد نشان پتیلی ایک من کے اور دونوں نشان آہنی تیس سیر کے وضع کئے دو اثرور پتیل ایک میمن کے لئے اور ایک میسرہ کے واسطے مرتب کئے گئے۔

فیروز شاہ شکار کے لئے سوار ہوتا اور دونوں نشان اثرور پتیل کے اوپر میمن اور میسرہ میں چلتے تھے اور دو نفر نشان دار صندوق پتیل میں بیٹھتے اور ان نشانات کو ہاتھ میں لیتے تھے۔

نشانات رسیوں سے ہاتھیوں کی پیٹھ سے باندھ دیئے جاتے تھے۔

فیروز شاہ دور سے نمودار ہوتا اور دو تین کوس کے فاسطے سے نشانات دکھائی دیتے تھے، ان نشانات کی طرح باوشہ نے دو بزرگ دہل بھی وضع کئے جو ہر دو دہل قانونی

ہیں۔

## آج

ایڈیٹر: اجمل مکال

316 مدنہ شی مال۔ عبداللہ ہارون روڈ، صدر کراچی 74400



کتابی سلسلہ

ویباز او

مدیر: ڈاکٹر آصف فرنگی

بلک نمبر 5/155/B، گلشنِ اقبال، کراچی



## کتابی سلسلہ ارتقا

ادارہ: حسن عابد، واجد بشیر، راحت سعید

8 الاحمد مینشن۔ بلک B/13، گلشنِ اقبال، یونیورسٹی روڈ، کراچی



## سنگت

چیف ایڈیٹر: عبداللہ جان جمالی

اسٹنٹ ایڈیٹر: شاہ محمد مری

مری یسپ۔ فاطمہ جناح روڈ، کونہ



## مزدور جدو جمد

ایڈیٹر: شعیب بھٹی

جدوجہد سینٹر۔ 40 ابیث روڈ، لاہور



## جفاکش

ایڈیٹر: تو قیر چفتانی

رمپا پلازہ - ایم اے جناح روڈ، کراچی



## عوامی منشور

چیف ایڈیٹر: طفیل عباس

ایڈیٹر: ذکی عباس

261-C/II سینٹرل کمرشل ایبیا

طارق روڈ پی ای سی ایچ ایس، کراچی



## طبقاتی جدوجہد

ایڈیٹر: منظور احمد

105 منگل مینشن سینٹرل فلور رائل پارک

لکشمی چوک، لاہور - فون: 6316214



## ماہنہ ادبی اخبار رووداد

مگران اعزازی: ڈاکٹر انعام الحق جلوید

734 - اسٹریٹ 102 G-9/4 اسلام آباد

فون: 252899



## ماہنامہ نوائے انسان

مدیر: شیراز راج

2- گارڈن بلاک گارڈن ٹاؤن لاہور

زیر اہتمام: ڈیمو کریمیک کمیشن فار ہیومن ڈولپمنٹ

فون: 5869042-5864926



## ماہنامہ سو شلسٹ کراچی

زیر ادارت: زین العابدین، ریاض احمد، محمد عامر

سرتاج خل، محمد ندیم، امام شامل، ہارون خالد

پتہ: پی او بکس نمبر 8404 کراچی



## تحریر

علمی و ادبی کتابی سلسلہ

ترتیب: رشیق احمد نقش

پیش: ڈاکٹر محمد یوسف میں

زیر اہتمام: 115-116 جمنا داس کالونی میرپور خاص

رابطہ کے لئے: 87-A 87-B این شمالی ناظم آباد، کراچی



# **U.M.**

## **ENTERPRISES**

WE ARE A GROUP OF COMPANIES ENGAGED IN DIVERSIFIED FIELD OF IMPORTS, EXPORTS TRADING AND DISTRIBUTION. OUR BUSINESS PARAMETERS INCLUDE ACQUISITION AND TRANSFER OF TECHNICAL KNOW HOW, LICENSING AND FRANCHISE OF ANIMAL HEALTH, MEDICINES, FOOD, FEED AND PHARMA INGREDIENTS, ADDITIVES, RAW MATERIALS, VITAMINS, CONCENTRATES AND PREMIXES, HERBAL AND ARYUVEDIC MEDICINES AND AGROCHEMICALS. WE HAVE OFFICES IN MAJOR TOWNS OF PAKISTAN WITH DISTRIBUTION NETWORK IN THE COUNTRY.

# Gonadi - f capsules

***Add that Great Feeling to Life...***

An Innovative combination of Natural,  
Non-hormonal, Highly Effective and Safe  
compound with Specific Nutritional Ingredients  
in an appropriate therapeutic dose

***...Ensures to enhance vigour and vitality***

Further information available upon request.

*We care for your health*

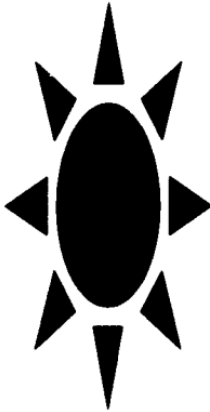
**GETZ PHARMA**

PAKISTAN (Pvt) LIMITED  
30-31/27, Korangi Industrial Area,  
Karachi - 74900, Pakistan  
Tel: 506 3100-02, 505 7867-69  
Fax: (92-21) 506 0141, 505 7592



# Regent Plaza

HOTEL & CONVENTION CENTRE



**MAIN SHAHRA-E-FAISAL, KARACHI-PAKISTAN**

**TEL: 5660611-50 (LINES) FAX: 021-5683146**

**FAX RESERVATION: 021-5687658, 021-5687202**

**DIRECT RESERVATION: 5660662**

**E-mail: rphcc@cyber.net.pk**

*With Compliment From*

# Zafar Moti

Member : The Karachi Stock Exchange  
(Guarantee) Ltd.

Member : The Lahore Stock Exchange  
(Guarantee) Ltd.

**Stocks, Shares, Govt. Bonds and  
Term Finance Certificates Brokers**

Room 54.55. Karachi Stock Exchange Bldg.,  
Stock Exchange Road.

Off: I.I. Chundrigar Road, Karachi - 2.  
Telegram "Criterion" Telex : 2746 Kasex PK  
Ph: 2410307, 2415409 Fax: 021-2410454  
Mobile: 0303-7333331  
Email: [zafarmoti@hotmail.com](mailto:zafarmoti@hotmail.com)

سماءی ”تاریخ“ پاکستان کا واحد علمی جوڑل ہے کہ جو سماجی علوم پر تحقیقی مضامین چھاپتا ہے۔ اس کے علاوہ تحقیق کے نئے زاویے کے عنوان سے ان کتابوں پر تبصرہ ہوتا ہے کہ جنہوں نے سماجی علوم میں کوئی نیا نقطہ نظر دیا ہو۔ بنیادی باخذ کے عنوان سے عہدو سلطی کی تاریخ کے اردو ترجمے پیش کئے جاتے ہیں۔ اگر آپ اور آپ کے احباب اس کے خریدار بننا چاہیں تو مندرجہ فارم پر کر کے اس کے ہمراہ ایک سال یا دو سال کا چندہ بذریعہ منی آرڈر یا ڈرافٹ کی شکل میں ارسال کر دیں۔

نام :

پتہ :

---

چندہ بارے ایک سال مبلغ 400 روپے      بیرون ہمالک سالانہ 2000 روپے

## فکشن ہاؤس

18 - مرگ روڈ لاہور

فون : 7249218-7237430  
ایمیل : lena@brain.net.pk